
El-Muntashir : Journal of Qur’anic Studies 
Vol. 1.Issue. 2, Tahun 2025 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram 
 

 

105 
 

 
Corresponding Author : Muhammad Zaki 

Email*: zakyumy167@gmail.com  
 

 
Received: 29 July 2025 
Revised: 27 October 2025 
Accepted: 11 November 
Published: 15 December 2025 
 

 

Abstract: A Religious ecocentrism in Sufi exegesis offers a spiritual paradigm to 
re-examine environmental ethics in the era of science and technology. This study 
aims to explore how Sufi interpretations of the Qur’an provide a theological 
foundation for ecological awareness and how such insights can contribute to the 
development of environmental ethics that integrate spirituality, scientific 
knowledge, and technological innovation. This research employs a qualitative 
library study method focusing on both classical Sufi exegesis (such as Ibn ʿArabī) 
and contemporary works (such as al-Misbah by Quraish Shihab), philosophical 
writings on ecosophy, as well as modern discourse on environmental ethics. The 
analysis applies a descriptive-interpretative approach to identify the 
interconnections between Sufi spiritual insights, ecological consciousness, and the 
role of science and technology in addressing environmental crises. The findings 
indicate that Sufi exegesis emphasizes the sacredness of nature as a manifestation 
of divine attributes, which encourages humans to act as khalifah with ethical 
responsibility toward all creation. Religious ecocentrism integrates transcendental 
values with ecological wisdom, offering an alternative to anthropocentric 
paradigms in modern development. Furthermore, the dialogue between spirituality 
and scientific-technological progress opens new possibilities for constructing an 
integrative framework of environmental ethics that is spiritually rooted yet 
practically relevant. This study highlights the importance of reinterpreting Islamic 
spiritual traditions in responding to ecological crises. By drawing from Sufi 
perspectives, environmental ethics are enriched with transcendental values that 
provide deeper motivation for sustainable practices. Practically, the study implies: 
(1) environmental policies grounded in spiritual-ecological values; (2) ecological-
spiritual education, especially in Islamic schools and pesantren; and (3) 
strengthening eco-social movements inspired by Sufi values such as amanah 
(trust), simplicity, and rahmah (compassion). This integrative approach contributes 
to academic debates on ecotheology and ecospirituality while offering practical 
insights for scholars, policymakers, and religious communities concerned with 
environmental sustainability. 
 
Keywords: Religious Ecocentrism; Sufi Exegesis; Environmental Ethics; Science 
and Technology; Ecological Spirituality 
 
 

  
 
Introduction  

kerusakan ekosistem, dan menurunnya kualitas sumber daya alam telah menjadi isu mendesak 

yang menuntut perhatian serius dari berbagai perspektif keilmuan. Pendekatan ilmiah, teknologi, dan 

kebijakan publik telah banyak dikembangkan untuk merespons persoalan ini, namun seringkali terbata

Ekosentrisme Religius dalam Tafsir Sufi: Studi tentang 
Etika Lingkungan Berbasis Spiritual Sains dan Teknologi 
 
Muhammad Zaki, STAI DARUL KAMAL 

H. Usman, Universitas Islam Negeri Mataram 



 

106 
 

pada dimensi materialistik dan antroposentris. Di sisi lain, tradisi keagamaan, khususnya Islam dengan 

kekayaan spiritualitas sufistiknya, menawarkan dimensi alternatif yang menekankan aspek moral, 

etika, dan transendental dalam menjaga hubungan manusia dengan lingkungan. Dalam konteks ini, 

ekosentrisme religius dalam tafsir sufi menjadi salah satu kerangka penting untuk membangun etika 

lingkungan berbasis spiritualitas, yang tidak hanya mengandalkan sains dan teknologi, tetapi juga 

menumbuhkan kesadaran ekologis yang berakar pada nilai-nilai ilahi. 

Thohir, Gunaryo, dan Raharjo menekankan bahwa eko-sufisme merupakan bagian integral dari 

kerangka etika lingkungan berbasis spiritual, di mana hubungan antara entitas ilahi dan alam menjadi 

pusat refleksi.44 Melalui pandangan ini, konservasi lingkungan bukan hanya sekadar upaya rasional 

atau teknis, melainkan bagian dari ibadah dan jalan menuju kedekatan dengan Tuhan. Dengan 

demikian, manusia tidak hanya diposisikan sebagai pengguna sumber daya alam, tetapi juga sebagai 

khalifah yang bertanggung jawab menumbuhkan spiritualitas melalui konservasi, pemanfaatan, serta 

internalisasi nilai-nilai ilahi dalam praktik ekologis yang berperspektif ekosentris. 

Dalam kerangka serupa, Febriani, Syahida, dan Taufiq melalui kajiannya atas Tafsir al-Misbah 

karya Quraish Shihab menunjukkan bagaimana ekosufisme menekankan ketundukan alam kepada 

Tuhan serta dimensi spiritual yang menyertainya.45 Tafsir tersebut memperlihatkan bahwa relasi antara 

manusia, Tuhan, dan lingkungan bersifat integral, sehingga kerusakan ekologis bukan hanya masalah 

lingkungan, tetapi juga krisis spiritual dan moral. Oleh sebab itu, ekosufisme menawarkan pendekatan 

holistik untuk perlindungan lingkungan dengan menjadikan ajaran tasawuf sebagai pijakan etis yang 

menyatukan dimensi spiritual dan ekologis. 

Lebih lanjut, Uin dan Mustofa menyoroti pentingnya paradigma eko-agama dalam studi Islam 

yang berimplikasi langsung terhadap pengembangan etika lingkungan.46 Ekosentrisme religius dalam 

tafsir sufi menegaskan bahwa alam merupakan entitas sakral yang memiliki kedudukan intrinsik, bukan 

sekadar objek pemanfaatan manusia. Melalui integrasi spiritualitas dengan sains dan teknologi, 

 
44Umar Faruq Thohir et al., ‘Islamic Environmental Conservation: Navigating the Challenges and Demands of 

Globalization’, ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 24, no. 1 (2023): 41–50, 
https://doi.org/10.14421/esensia.v24i1.4363. 

45 Nur Arfiyah Febriani et al., ‘Eco-Sufism in the Light of the Qur’ān: A Thematic Study of Tafsir Al-Misbah by 
Muhammad Quraish Shihab’, Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 12, no. 1 (2023): 119–42, 
https://doi.org/10.21580/tos.v12i1.17844. 

46Muhammad Syihabuddin et al., ‘Elucidating Eco-Religious in Islamic Studies and The Future of Environmental 
Ethics’, Al’Adalah 26, no. 2 (2023): 189–207, https://doi.org/10.35719/aladalah.v26i2.370. 



 

107 
 

paradigma ini membuka ruang bagi terciptanya etika lingkungan baru yang lebih inklusif, di mana 

teknologi tidak lagi dipahami secara reduksionis, melainkan sebagai sarana yang diarahkan untuk 

mendukung harmoni ekologis dalam bingkai religius. 

Kontribusi pemikiran Ibnu ‘Arabī menjadi sangat penting dalam diskursus ini. Irawan, 

Nasution, dan Coleman mengkaji konsep tajallī sebagai kerangka etika lingkungan dalam tasawuf.47 

Konsep ini menekankan bahwa alam adalah manifestasi dari tajallī atau penampakan sifat-sifat ilahi. 

Dengan memandang alam sebagai cerminan Tuhan, manusia dituntut untuk memperlakukan 

lingkungan dengan penuh hormat dan tanggung jawab. Pandangan ini memberikan dimensi spiritual 

yang dalam bagi ekosentrisme religius, sehingga etika lingkungan tidak sekadar berbasis pada 

kepentingan pragmatis, melainkan pada kesadaran transendental yang mendorong sikap ekologis. 

Selanjutnya, dalam analisis filosofisnya, Irawan, Latif, dan Nasution menguraikan gagasan 

Green Sufism yang menekankan konsep mikrokosmos dan makrokosmos sebagai bagian dari etika 

lingkungan sufistik.48 Manusia sebagai mikrokosmos merupakan cerminan dari alam semesta 

(makrokosmos), sehingga kerusakan ekologis mencerminkan ketidakseimbangan spiritual manusia itu 

sendiri. Pandangan ini memperkuat posisi sufisme dalam memberikan dasar etis bagi tanggung jawab 

ekologis yang tidak hanya berorientasi pada masa kini, tetapi juga pada keberlanjutan generasi 

mendatang. 

Dengan merujuk pada berbagai pandangan tersebut, jelas bahwa ekosentrisme religius dalam 

tafsir sufi menyajikan perspektif komprehensif yang memadukan dimensi spiritual, moral, dan 

ekologis. Dalam era modern, di mana sains dan teknologi menjadi pilar utama pembangunan, integrasi 

spiritualitas melalui ekosufisme dapat menjadi penyeimbang agar orientasi pembangunan tidak terjebak 

dalam paradigma eksploitatif. Dengan kata lain, sains dan teknologi perlu diarahkan oleh nilai-nilai 

sufistik yang menekankan keselarasan, kesakralan, dan tanggung jawab ekologis. 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya untuk menelaah ekosentrisme religius dalam tafsir sufi 

sebagai fondasi bagi pengembangan etika lingkungan berbasis spiritual, sains, dan teknologi. Melalui 

kerangka ini diharapkan lahir suatu paradigma ekologis yang mampu memberikan solusi terhadap krisis 

 
47Bambang Irawan et al., ‘Applying Ibn ʿArabī’s Concept of Tajallī: A Sufi Approach to Environmental Ethics’, 

Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 10, no. 1 (2021): 21–36, https://doi.org/10.21580/tos.v10i1.7204. 
48Bambang Irawan et al., ‘Green Sufism Argument as Environmental Ethics (Philosophical Analysis)’, Religia 25, 

no. 1 (2022): 82–95, https://doi.org/10.28918/religia.v25i1.4164. 



 

108 
 

lingkungan global dengan menyatukan nilai-nilai transendental, rasionalitas ilmiah, dan inovasi 

teknologi secara harmonis. 

Method  
Penelitian ini disusun dengan kerangka metodologis yang dirancang secara sistematis untuk 

menjawab rumusan masalah dan mencapai tujuan yang telah ditetapkan. Karena fokus kajian terletak 

pada ekosentrisme religius dalam tafsir sufi, maka pendekatan yang digunakan menekankan pada 

analisis teks, pemahaman makna, serta interpretasi yang mendalam terhadap sumber-sumber 

kepustakaan yang relevan. Oleh karena itu, metode penelitian ini diuraikan melalui beberapa aspek 

utama berikut. 

Penelitian ini menggunakan desain studi kepustakaan kualitatif.49 Pendekatan ini dipilih karena 

isu ekosentrisme religius dalam tafsir sufi dan etika lingkungan berbasis spiritual lebih tepat dianalisis 

melalui penelusuran sumber-sumber teks daripada melalui penelitian lapangan. Fokus kajian diarahkan 

pada teks-teks tafsir sufi, baik klasik maupun kontemporer, serta literatur pendukung berupa karya-

karya filosofis tentang ekosofi, kajian akademik mengenai sufisme, dan wacana modern terkait etika 

lingkungan. Desain penelitian ini memungkinkan peneliti menelusuri, membandingkan, dan 

menghubungkan gagasan-gagasan spiritual dengan tantangan ekologis kontemporer. Berdasarkan 

kerangka desain tersebut, tahap berikutnya adalah menjelaskan sumber data yang menjadi pijakan 

utama dalam penelitian ini. 

Sumber utama penelitian ini diperoleh dari literatur yang relevan dengan tema ekosentrisme 

religius dan ekosufisme. Teks-teks tafsir sufi klasik, seperti karya Ibn ʿArabī yang menekankan konsep 

tajallī, serta tafsir kontemporer seperti al-Misbah karya M. Quraish Shihab dijadikan rujukan primer. 

Selain itu, penelitian-penelitian akademik tentang ekosufisme, ekoteologi, dan filsafat lingkungan 

digunakan sebagai sumber sekunder untuk memperkaya perspektif.50 Untuk memperoleh pemahaman 

yang lebih komprehensif, sumber-sumber tersebut dihimpun melalui teknik tertentu yang dijelaskan 

pada bagian berikut. 

 
49Lisa M. Given, ‘Evidence-Based Practice and Qualitative Research: A Primer for Library and Information 

Professionals’, Evidence Based Library and Information Practice 2, no. 1 (2007): 15–22, 
https://doi.org/10.18438/B8QC7Q. 

50Elizabeth H. Winslow, ‘Primary vs. Secondary Sources’, AJN, American Journal of Nursing 109, no. 8 (2009): 
13–14, https://doi.org/10.1097/01.NAJ.0000358474.10497.2f; Cathy J. Bradley et al., ‘Combining Registry, Primary, and 
Secondary Data Sources to Identify the Impact of Cancer on Labor Market Outcomes’, Medical Decision Making 25, no. 5 
(2005): 534–47, https://doi.org/10.1177/0272989X05280556. 



 

109 
 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur berupa buku, artikel jurnal, dan 

dokumen akademik.51 Proses ini mencakup identifikasi, seleksi, dan klasifikasi teks berdasarkan 

relevansinya dengan tema penelitian. Karya tafsir sufi diposisikan sebagai sumber primer, sedangkan 

penelitian akademik kontemporer dijadikan sumber sekunder yang memperluas cakupan kajian. 

Setelah data terkumpul, langkah selanjutnya adalah melakukan analisis yang sesuai dengan tujuan 

penelitian. 

Analisis data menggunakan pendekatan deskriptif-interpretatif.52 Pendekatan ini bertujuan 

menjelaskan isi teks secara deskriptif, sekaligus menafsirkan makna yang terkandung di dalamnya 

secara mendalam. Tahapan analisis dilakukan dengan dua langkah: pertama, mendeskripsikan 

pandangan sufi tentang alam, manusia, dan Tuhan; kedua, menafsirkan makna ekosentris yang tersirat 

dalam pandangan tersebut serta relevansinya dengan wacana etika lingkungan kontemporer. Agar hasil 

analisis lebih dapat dipertanggungjawabkan, maka diperlukan strategi untuk menjaga validitas dan 

reliabilitas penelitian. 

Validitas penelitian dijaga melalui triangulasi sumber,53 yakni dengan membandingkan 

pandangan dari berbagai teks tafsir sufi dan literatur akademik kontemporer. Reliabilitas diperkuat 

dengan penggunaan pendekatan hermeneutik dalam studi tafsir sehingga penafsiran tidak hanya 

bersifat subjektif, tetapi juga memiliki dasar metodologis yang kuat. Dengan demikian, hasil penelitian 

diharapkan mampu memberikan gambaran yang komprehensif serta relevan dalam mengembangkan 

etika lingkungan berbasis spiritual, sains, dan teknologi. 

Result and Discussion 

 
51Jose Osvaldo De Sordi, ‘Techniques for Data Collection’, in Qualitative Research Methods In Business, by José 

Osvaldo De Sordi (Springer Nature Switzerland, 2024), https://doi.org/10.1007/978-3-031-50323-8_5; Jack J. Phillips, 
‘Data Collection Techniques’, in Accountability in Human Resource Management (Elsevier, 1999), 
https://doi.org/10.1016/B978-0-88415-396-2.50009-1; Sukmawati Salmia Sudarmin, ‘Development of Quality Instruments 
and Data Collection Techniques’, Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran Guru Sekolah Dasar (JPPGuseda) 6, no. 1 (2023): 
119–24, https://doi.org/10.55215/jppguseda.v6i1.7527. 

52Krittinee Nuttavuthisit, ‘Data Analysis and Interpretation’, in Qualitative Consumer and Marketing Research, by 
Krittinee Nuttavuthisit (Springer Singapore, 2019), https://doi.org/10.1007/978-981-13-6142-5_10; Philipp A.E. Mayring, 
‘Qualitative Content Analysis’, in International Encyclopedia of Education(Fourth Edition) (Elsevier, 2023), 
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-818630-5.11031-0; Ali Fuad Selvi, ‘Qualitative Content Analysis’, in The Routledge 
Handbook of Research Methods in Applied Linguistics, 1st ed., ed. Jim McKinley and Heath Rose (Routledge, 2019), 
https://doi.org/10.4324/9780367824471-37. 

53Hans-Joachim Baues, ‘Triangulated Track Categories’, Gmj 13, no. 4 (2006): 607–34, 
https://doi.org/10.1515/GMJ.2006.607; Henning Krause, Homological Theory of Representations, 1st ed. (Cambridge 
University Press, 2021), https://doi.org/10.1017/9781108979108. 



 

110 
 

Result 

Berdasarkan analisis terhadap sumber primer berupa tafsir sufi klasik dan kontemporer, serta 

literatur sekunder yang membahas ekosufisme, ekoteologi, dan filsafat lingkungan, penelitian ini 

menemukan sejumlah temuan penting. Temuan-temuan tersebut menunjukkan bagaimana 

ekosentrisme religius dalam tafsir sufi dapat membangun kerangka etika lingkungan berbasis spiritual, 

sains, dan teknologi yang relevan dengan krisis ekologis masa kini. 

Kesakralan Alam dalam Tafsir Sufi Klasik dan Kontemporer 

Analisis menunjukkan bahwa alam dipandang sebagai representasi sifat-sifat ilahi. Ibn ʿArabī 

menjelaskan konsep tajallī sebagai manifestasi kehadiran Tuhan pada seluruh realitas, sehingga setiap 

unsur alam memiliki dimensi sakral dan transenden.54 Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab 

menekankan keterhubungan antara manusia, Tuhan, dan alam sebagai wujud keselarasan kosmik.55 Hal 

ini memperlihatkan posisi manusia sebagai khalifah dengan amanah ekologis, bukan sekadar penguasa 

alam. 

Temuan ini menunjukkan bahwa kesakralan alam dalam tafsir sufi menjadi dasar spiritual yang 

kuat untuk menumbuhkan kesadaran ekologis.56 Relasi transenden antara manusia dan alam 

mematahkan pandangan reduksionis yang menempatkan alam hanya sebagai objek ekonomi. Hal ini 

sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-An‘ām [6]:38,  

 
َ
كِت

ْ
ا فِي ال

َ
ن
ْ
ط رَّ

َ
مْ ۚ مَا ف

ُ
ك
ُ
ال
َ
مْث

َ
مَمٌ أ

ُ
 أ

َّ
احَيْهِ إِلَ

َ
ائِرٍ يَطِيرُ بِجَن

َ
 ط

َ
رْضِ وَلَ

َ ْ
ةٍ فِي الْ  وَمَا مِنْ دَابَّ

َ
رُون

َ
هِمْ يُحْش ِ

ىٰ رَب 
َ
مَّ إِل

ُ
يْءٍ ۚ ث

َ
 ابِ مِنْ ش 

“Dan tiadalah seekor binatang pun di bumi dan burung-burung yang terbang dengan kedua 

sayapnya, melainkan umat-umat (juga) seperti kamu...” yang menegaskan kedudukan makhluk lain 

sebagai bagian dari komunitas kosmik. 

 
54Irawan et al., ‘Applying Ibn ʿArabī’s Concept of Tajallī’. 
55Febriani et al., ‘Eco-Sufism in the Light of the Qur’ān’. 
56Sufisme ekologis Sayyed Hossein Nasr, menekankan perlunya nilai-nilai spiritual dalam mengatasi krisis 

lingkungan. Ini menyoroti bagaimana ajarannya mendorong umat Islam untuk mengintegrasikan iman dengan pengelolaan 
lingkungan, mempromosikan pendekatan berbasis spiritual terhadap etika ekologi. Baca Nendy Maulaya Anggriani et al., 
‘Konsep Ekosufisme Dalam Perspektif Sayyed Hossein Nasr’, TSAQOFAH 3, no. 6 (2023): 1089–103, 
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v3i6.1715. 



 

111 
 

Integrasi Ekosentrisme Religius dan Kearifan Ekologis 

Literatur akademik menunjukkan bahwa ekosentrisme religius mengintegrasikan nilai 

transendental dengan etika ekologis.57 Alam tidak hanya berfungsi sebagai sumber daya, melainkan 

juga memiliki nilai intrinsik yang wajib dihormati.58 Kerangka ini menjadi alternatif dari paradigma 

antroposentris yang dominan dalam pembangunan modern. 

Dengan memadukan spiritualitas dan kearifan ekologis, ekosufisme menawarkan jalan keluar 

dari krisis lingkungan yang berakar pada keserakahan manusia. Pandangan ini menuntut perubahan 

paradigma menuju penghormatan terhadap hak-hak alam. Ini sejalan dengan QS. Ar-Rūm [30]:41,  

هُمْ 
َّ
عَل

َ
وا ل

ُ
ذِي عَمِل

َّ
هُمْ بَعْضَ ال

َ
اسِ لِيُذِيق

َّ
يْدِي الن

َ
 أ
ْ
سَبَت

َ
بَحْرِ بِمَا ك

ْ
ِ وَال

بَر 
ْ
سَادُ فِي ال

َ
ف
ْ
هَرَ ال

َ
 ظ

َ
 يَرْجِعُون

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia...” 

yang menegaskan akibat destruktif dari dominasi antroposentris. 

Dialog Spiritualitas, Sains, dan Teknologi 

Kajian mutakhir menunjukkan adanya ruang dialog antara spiritualitas sufi dan kemajuan sains-

teknologi. Spiritualitas menyediakan orientasi moral, sedangkan sains-teknologi menawarkan solusi 

praktis untuk pengelolaan lingkungan.59 Sinergi keduanya membentuk etika lingkungan yang integratif, 

normatif, sekaligus aplikatif. 

Temuan ini menegaskan bahwa krisis ekologi tidak bisa dijawab dengan pendekatan tunggal. 

Integrasi nilai spiritual dengan perangkat teknologi dapat menjadi kunci menuju keberlanjutan yang 

berkeadilan. Firman Allah dalam QS. Al-Baqarah [2]:30:  

سِدُ فِيهَا وَ 
ْ
جْعَلُ فِيهَا مَن يُف

َ
ت
َ
وا أ

ُ
ال
َ
 ۖ ق

ً
ة
َ
لِيف

َ
رْضِ خ

َ ْ
ي جَاعِلٌ فِي الْ ِ

 
ةِ إِن

َ
ئِك

َ
مَلً

ْ
كَ لِل الَ رَبُّ

َ
 ق

ْ
حُ  وَإِذ ِ

سَب 
ُ
حْنُ ن

َ
مَاءَ وَن ِ

سُ يَسْفِكُ الد  ِ
د 
َ
ق
ُ
بِحَمْدِكَ وَن

 
َ
مُون

َ
عْل

َ
 ت

َ
مُ مَا لَ

َ
عْل

َ
ي أ ِ

 
الَ إِن

َ
كَ ۖ ق

َ
 ل

Ayat ini menegaskan peran manusia sebagai khalifah di bumi, menjadi dasar bagi 
tanggung jawab etis sekaligus rasional untuk menjaga keseimbangan ekosistem. 
 

 
57Etika ekologi-agama, menekankan integrasi keyakinan spiritual dengan ilmu ekologi. Ini menyoroti perlunya 

mengevaluasi kembali tradisi agama, yang mungkin terkait dengan etika lingkungan berbasis spiritual Sufi Tafsir. Baca Ky 
Dong Tran, ‘Religious Ecology: The Environment Is the Spiritual Realm’, Science & Technology Development Journal - 
Social Science and Humanities, ahead of print, 2022, https://doi.org/10.32508/stdjssh.v6i1.724. 

58Thohir et al., ‘Islamic Environmental Conservation’. 
59Syihabuddin et al., ‘Elucidating Eco-Religious in Islamic Studies and The Future of Environmental Ethics’. 



 

112 
 

Lingkungan dalam Ajaran Said Nursi 

Ajaran Said Nursi menekankan bahwa alam adalah amanah Tuhan yang harus dijaga dengan 

tanggung jawab. Pandangan ini memberikan bimbingan praktis untuk ketahanan iklim dan pengelolaan 

lingkungan berkelanjutan.60 

Perspektif Nursi sangat relevan bagi dunia modern karena menghubungkan spiritualitas dengan 

strategi konkret menghadapi krisis iklim. Ia menunjukkan bahwa kesadaran ekologis bukan hanya ideal 

normatif, tetapi juga bagian dari praktik keberagamaan. QS. Al-Ahzāb [33]:72,  

ا 
َّ
 إِن

َ
نَ مِنْهَا وَحَمَل

ْ
ق
َ
ف
ْ
ش

َ
نَهَا وَأ

ْ
ن يَحْمِل

َ
 أ
َ
بَيْن

َ
أ
َ
جِبَالِ ف

ْ
رْضِ وَال

َ ْ
مَاوَاتِ وَالْ ى السَّ

َ
 عَل

َ
ة
َ
مَان

َ ْ
ا الْ

َ
 عَرَضْن

ً
ومًا جَهُولَ

ُ
ل
َ
 ظ

َ
ان

َ
هُ ك

َّ
 ۖ إِن

ُ
نسَان ِ

ْ
 هَا الْ

“Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi, dan gunung-gunung...” 

menegaskan makna amanah ekologis yang diemban manusia. 

Integrasi Spiritualitas dan Aksi Lingkungan 

Spiritualitas dapat diimplementasikan melalui dialog, pendidikan, dan kemitraan lintas pemangku 

kepentingan.61 Pendekatan ini menjadikan spiritualitas bukan hanya kontemplatif, tetapi juga 

transformasional dalam membangun kesadaran ekologis kolektif. 

Temuan ini menggarisbawahi bahwa spiritualitas Islam dapat berfungsi sebagai energi sosial 

yang mendorong aksi ekologis. Dimensi praksis ini penting agar wacana ekosufisme tidak berhenti 

pada tataran ide. QS. Al-Mā’idah [5]:2,  

 َ َ ۖ إِنَّ اللََّّ وا اللََّّ
ُ
ق
َّ
ات عُدْوَانِ ۚ وَ

ْ
مِ وَال

ْ
ث ِ
ْ

ى الْ
َ
وا عَل

ُ
عَاوَن

َ
 ت
َ

وَىٰ وَلَ
ْ
ق
َّ
ِ وَالت

بِر 
ْ
ى ال

َ
وا عَل

ُ
عَاوَن

َ
ابِ وَت

َ
عِق

ْ
دِيدُ ال

َ
  ش

“Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa...” menjadi landasan Qur’ani bagi 

kolaborasi ekologis lintas pemangku kepentingan. 

Rekonstruksi Relasi Manusia dan Lingkungan 

Prinsip eko-etika Islam menekankan keterkaitan manusia dengan keseimbangan kosmik. 

Eksploitasi berlebihan terhadap alam dipandang sebagai pelanggaran terhadap nilai tauhid.62 

 
60Zein Muchamad Masykur and Nasrudin, ‘Embracing the Sacred Trust: Said Nursi’s Sufism as a Pathway to 

Climate Resilience and Environmental Stewardship’, Asian Journal of Philosophy and Religion 3, no. 2 (2024): 79–96, 
https://doi.org/10.55927/ajpr.v3i2.11861. 

61Maria Ayu Andira et al., ‘Merajut Spiritualitas Dan Lingkungan: Tinjauan Teologis Terhadap Keselamatan 
Alam’, Jurnal Silih Asih 1, no. 2 (2024): 10–18, https://doi.org/10.54765/silihasih.v1i2.53. 

62Mohd Arifullah et al., ‘Reconstructing Human-Environmental Relations on the Basis of Islamic Eco-Ethical 
Spiritual’, paper presented at Proceedings of the 7th International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) 
in conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society (APCoMS), ICIIS and APCoMS 2024, 



 

113 
 

Temuan ini memperlihatkan bahwa krisis lingkungan sejatinya adalah krisis spiritual. Relasi 

manusia dengan alam harus direkonstruksi agar selaras dengan nilai ketauhidan. QS. Al-A‘rāf [7]:56 

menegaskan,  

نَّالْمُحّْ ِّقَرِيبٌّم ِ ّرَحْمَتَّاللَّّٰ  سِنيِنَّوَلََّتفُْسِدوُاّفِيّالْْرَْضِّبعَْدَّإِصْلََحِهَاّوَادْعُوهُّخَوْفًاّوَطَمَعًاّّۚإنَِّ

“Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah) memperbaikinya...” 

sebagai pedoman etika ekologis yang berakar pada tauhid. 

Perspektif al-Qur’an dan Sunnah dalam Etika Lingkungan 

Al-Qur’an dan Sunnah menjadi fondasi normatif yang kuat bagi etika lingkungan. Banyak ayat 

dan hadis menegaskan larangan perusakan alam serta pentingnya konservasi.63 

Temuan ini menunjukkan bahwa etika lingkungan bukanlah wacana asing dalam Islam, tetapi 

bagian integral dari ajaran dasarnya. QS. Al-Anbiyā’ [21]:107,  

 
َ
ين ِ

َ
عَالَ

ْ
ل ِ
 
 ل
ً
 رَحْمَة

َّ
اكَ إِلَ

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
 وَمَا أ

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad), melainkan sebagai rahmat bagi seluruh 

alam,” menegaskan bahwa misi profetik juga mencakup rahmat ekologis yang universal. 

Untuk memperjelas hasil penelitian, temuan yang diperoleh melalui kajian tafsir sufi klasik 

maupun kontemporer serta literatur modern tentang ekosentrisme religius dirangkum secara sistematis. 

Ringkasan ini menyajikan hubungan antara dimensi teologis, etika lingkungan, dan refleksi Qur’ani 

yang menjadi pijakan utama dalam membangun paradigma ekosufistik. Dengan demikian, tabel berikut 

menyajikan keterkaitan antara temuan utama penelitian, refleksi peneliti, dan ayat-ayat al-Qur’an yang 

relevan. 

Tabel 1. Ringkasan Hasil Penelitian tentang Ekosentrisme Religius dalam Tafsir Sufi 
 

Temuan Refleksi Peneliti Ayat Al-Qur’an 

Kesakralan alam 

dalam tafsir sufi 

Alam dipandang sebagai tanda kebesaran Allah 

dan bagian dari komunitas makhluk yang sama 

dengan manusia. Hal ini menumbuhkan 

ائِرٍ 
َ
 ط

َ
رْضِ وَلَ

َ ْ
ةٍ فِي الْ وَمَا مِنْ دَابَّ

مْ ۚ  
ُ
ك
ُ
ال
َ
مْث

َ
مَمٌ أ

ُ
 أ

َّ
احَيْهِ إِلَ

َ
يَطِيرُ بِجَن

 
17–18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, Banjarmasin, Indonesia, Proceedings of the 7th International Colloquium on 
Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) in Conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society 
(APCoMS), ICIIS and APCoMS 2024, 17–18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, EAI, 2024, 
https://doi.org/10.4108/eai.17-6-2024.2349107. 

63Muhammad Yusuf and Kamaluddin Nurdin Marjuni, ‘Environmental Ethics from Perspective of the Quran and 
Sunnah’, Religia 25, no. 2 (2022), https://doi.org/10.28918/religia.v25i2.847. 



 

114 
 

klasik dan 

kontemporer 

kesadaran bahwa manusia tidak boleh merusak 

keseimbangan ekologis. 
يْءٍ ۚ 

َ
ابِ مِنْ ش 

َ
كِت

ْ
ا فِي ال

َ
ن
ْ
ط رَّ

َ
مَا ف

 
َ
رُون

َ
هِمْ يُحْش ِ

ىٰ رَب 
َ
مَّ إِل

ُ
-QS. Al) ث

An‘ām [6]:38) 

Integrasi 

ekosentrisme 

religius dan kearifan 

ekologis 

Krisis ekologis disebabkan oleh ulah manusia. 

Kesadaran spiritual menuntun pada sikap kembali 

(taubat) dan menjaga bumi. 

بِمَا   بَحْرِ 
ْ
وَال  ِ

بَر 
ْ
ال فِي  سَادُ 

َ
ف
ْ
ال هَرَ 

َ
ظ

اسِ  
َّ
الن يْدِي 

َ
أ  

ْ
سَبَت

َ
هُمْ ك

َ
لِيُذِيق

هُمْ  
َّ
عَل

َ
ل وا 

ُ
عَمِل ذِي 

َّ
ال بَعْضَ 

 
َ
 QS. Ar-Rūm) يَرْجِعُون

[30]:41) 

Dialog spiritualitas, 

sains, dan teknologi 

Manusia sebagai khalifah di bumi harus 

mengintegrasikan spiritualitas dengan teknologi 

agar tidak menimbulkan kerusakan, melainkan 

keberlanjutan. 

ي جَاعِلٌ   ِ
 
ةِ إِن

َ
ئِك

َ
مَلً

ْ
كَ لِل الَ رَبُّ

َ
 ق
ْ
وَإِذ

 
ً
ة
َ
لِيف

َ
خ رْضِ 

َ ْ
الْ -QS. Al) ... فِي 

Baqarah [2]:30) 

Etika lingkungan 

dalam ajaran Said 

Nursi 

Manusia memikul amanah besar menjaga bumi. 

Gagal mengembannya berarti mengkhianati 

fitrah dan merusak kehidupan. 

ى  
َ
عَل  

َ
ة
َ
مَان

َ ْ
الْ ا 

َ
عَرَضْن ا 

َّ
إِن

هَا 
َ
وَحَمَل  ... رْضِ 

َ ْ
وَالْ مَاوَاتِ  السَّ

 
ً

جَهُولَ ومًا 
ُ
ل
َ
ظ  

َ
ان

َ
ك هُ 

َّ
إِن  ۖ 

ُ
نسَان ِ

ْ
 الْ

(QS. Al-Ahzāb [33]:72) 

Integrasi 

spiritualitas dan aksi 

lingkungan 

Aksi kolektif yang berlandaskan nilai ilahiah 

menjadi kunci menyelamatkan bumi. Kolaborasi 

lintas sektor perlu dituntun oleh etika Qur’ani. 

 
َ

وَلَ وَىٰ 
ْ
ق
َّ
وَالت  ِ

بِر 
ْ
ال ى 

َ
عَل وا 

ُ
عَاوَن

َ
وَت

عُدْوَانِ 
ْ
وَال مِ 

ْ
ث ِ
ْ

الْ ى 
َ
عَل وا 

ُ
عَاوَن

َ
 ... ت

(QS. Al-Mā’idah [5]:2) 

Rekonstruksi relasi 

manusia dan 

lingkungan 

Islam menekankan larangan merusak bumi 

setelah Allah menciptakannya seimbang. Relasi 

yang harmonis menjadi bagian dari ibadah. 

بَعْدَ   رْضِ 
َ ْ
الْ فِي  سِدُوا 

ْ
ف
ُ
ت  

َ
وَلَ

رِيبٌ  
َ
ِ ق

 اللَّّٰ
َ
 رَحْمَت

حِهَا ... إِنَّ
َ

إِصْلً



 

115 
 

 
َ
حْسِنِين

ُ ْ
الْ نَ  ِ

 QS. Al-A‘rāf) م 

[7]:56) 

Perspektif al-Qur’an 

dan Sunnah dalam 

etika lingkungan 

Kehadiran Nabi Muhammad adalah rahmat bagi 

seluruh makhluk, termasuk alam. Etika 

lingkungan menjadi bagian dari misi kenabian. 

 وَمَا  
َ
ين ِ

َ
عَالَ

ْ
ل ِ
 
ل  
ً
رَحْمَة  

َّ
إِلَ اكَ 

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
أ  

(QS. Al-Anbiyā’ [21]:107) 

 

Dari tabel di atas dapat dilihat bahwa setiap temuan tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga 

memiliki fondasi normatif yang bersumber dari al-Qur’an. Ayat-ayat tersebut memperkuat narasi 

bahwa etika lingkungan berbasis spiritual tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab manusia sebagai 

khalifah. Refleksi peneliti menunjukkan bahwa ekosentrisme religius dalam tafsir sufi mampu 

menawarkan alternatif paradigma ekologi modern yang sering kali bersifat antroposentris. Dengan 

mengintegrasikan spiritualitas, sains, dan teknologi, penelitian ini menegaskan bahwa peran agama 

dalam isu lingkungan tidak sekadar simbolis, melainkan solutif dan aplikatif bagi ketahanan bumi di 

masa depan. 

Discussion 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tafsir sufi menghadirkan paradigma ekosentrisme64 

religius yang menekankan kesakralan alam sebagai manifestasi tajallī ilahi. Alam tidak dipandang 

sekadar objek material yang dapat dieksploitasi, melainkan entitas spiritual yang memiliki kedudukan 

dalam kosmos ketuhanan. Dengan demikian, relasi manusia dengan lingkungan tidak dapat dilepaskan 

dari relasi transendental dengan Allah. Perspektif ini menegaskan kembali peran manusia sebagai 

khalifah yang tidak hanya bertugas mengelola, tetapi juga menjaga keseimbangan ekologis. Ketika 

paradigma ini dihadapkan pada krisis lingkungan modern, maka ekosufisme menawarkan solusi 

berbasis spiritual yang lebih komprehensif dibandingkan dengan pendekatan antroposentris murni. 

 
64Febri Hijroh Mukhlis, ‘PARADIGMA EKOLOGIS DALAM TAFSIR AL-QUR’AN: Kajian Tematik-

Kontekstual’, QOF 6, no. 1 (2022): 89–108, https://doi.org/10.30762/qof.v6i1.396. Ekosentrisme agama dalam Tafsir Sufi 
atau etika lingkungan berbasis spiritual sains dan teknologi. Ini berfokus pada ajaran Al-Qur'an mengenai perlindungan 
lingkungan dan tanggung jawab manusia untuk menjaga keseimbangan alam. 



 

116 
 

Lebih jauh, integrasi antara nilai-nilai sufi dan sains-teknologi membuka jalan baru dalam 

pengembangan etika lingkungan yang bersifat holistik.65 Penemuan ilmiah modern memberikan data 

dan instrumen penting bagi konservasi lingkungan, tetapi tanpa fondasi spiritual, arah penerapannya 

seringkali reduktif dan berorientasi pada kepentingan manusia semata. Di sinilah tafsir sufi hadir 

sebagai korektif, menuntun manusia agar menggunakan kemajuan teknologi sesuai dengan prinsip 

ilahiah. Refleksi ini sejalan dengan ajaran para tokoh seperti Ibn ʿArabī, Quraish Shihab, hingga Said 

Nursi, yang menekankan pentingnya menautkan kesadaran ekologis dengan penghayatan spiritual. 

Integrasi ini membentuk kerangka etika lingkungan yang tidak hanya berorientasi pada keberlanjutan, 

tetapi juga pada kedekatan dengan Sang Pencipta. 

Selain itu, pembahasan tentang ekosentrisme religius dalam tafsir sufi juga membuka ruang 

dialog lintas keilmuan dan lintas iman. Melalui pemahaman bahwa seluruh makhluk merupakan bagian 

dari komunitas kosmik yang sama, terbuka kemungkinan kerja sama yang lebih inklusif dalam menjaga 

bumi. Konsep ini sejalan dengan gagasan kolaborasi dalam al-Qur’an, yang menekankan prinsip 

ta‘āwun ‘ala al-birr wa al-taqwā. Dalam konteks modern, kerja sama ini dapat diwujudkan dalam 

bentuk kebijakan ekologis, pendidikan lingkungan, dan gerakan masyarakat yang menempatkan 

spiritualitas sebagai pondasi moral. Dengan demikian, tafsir sufi tidak hanya menyumbang gagasan 

teoretis, tetapi juga menawarkan perspektif praktis yang dapat diimplementasikan dalam menjawab 

tantangan lingkungan global.66

 
65Idris Idris and Itsna Latifah, ‘Tafsir Ayat-Ayat Ekologi Yusuf al-Qaradawi Dan Seyyed Hossein Nasr’, Al-

Thiqah : Jurnal Ilmu Keislaman 7, no. 1 (2024): 155, https://doi.org/10.56594/althiqah.v7i1.186. Konsep eko-sufisme 
Seyyed Hossein Nasr, menekankan dimensi spiritual etika lingkungan. Ini menyoroti perlunya pemahaman ekologi yang 
komprehensif, mengintegrasikan nilai-nilai agama untuk menumbuhkan hubungan yang harmonis antara kemanusiaan dan 
lingkungan. 

66Suwito Suwito, ‘Etika Lingkungan Dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr’, MADANIA: 
JURNAL KAJIAN KEISLAMAN 21, no. 2 (2017): 221, https://doi.org/10.29300/madania.v21i2.567. Etika lingkungan 
Seyeed Hossein Nasr dalam Sufisme, menekankan tawhid (persatuan), khilafa (perwalian), dan akhirah (akuntabilitas), 
menyoroti keterkaitan alam dan Tuhan, dan menganjurkan pendekatan berbasis spiritual terhadap isu-isu ekologi dalam 
ajaran Islam. 



Journal of Qur’anic Studies  August 2025, Vol.1 Issue 1 

117 
 

Conclusion  

Penelitian ini menegaskan bahwa ekosentrisme religius dalam tafsir sufi memberikan fondasi 

spiritual yang kokoh bagi etika lingkungan. Alam dipandang sebagai manifestasi sifat-sifat ilahi, 

sehingga menjaga keseimbangannya merupakan bagian dari ibadah sekaligus tanggung jawab khalifah 

di bumi. Perspektif ini tidak hanya mengoreksi kecenderungan antroposentris dalam paradigma 

pembangunan modern, tetapi juga menawarkan alternatif etika lingkungan yang bersifat transendental 

dan berorientasi pada keberlanjutan. 

Integrasi antara spiritualitas sufi dengan sains dan teknologi menunjukkan bahwa pendekatan 

ekologis yang holistik sangat mungkin diwujudkan. Sains dan teknologi menyediakan instrumen untuk 

menjaga bumi, sementara spiritualitas menuntun arah penggunaannya agar tetap selaras dengan nilai 

ilahiah. Dengan demikian, kerangka etika lingkungan yang dibangun tidak hanya relevan secara 

teoretis, tetapi juga aplikatif dalam menjawab tantangan krisis ekologi global. 

Selain itu, tafsir sufi membuka ruang kolaborasi yang lebih luas dalam menjaga lingkungan. 

Nilai-nilai Qur’ani tentang kesakralan alam, amanah, dan kerja sama dalam kebaikan menjadi dasar 

bagi upaya lintas keilmuan, lintas iman, dan lintas sektor. Oleh karena itu, ekosentrisme religius 

berbasis tafsir sufi dapat diposisikan sebagai paradigma alternatif yang tidak hanya memperkuat 

kesadaran ekologis, tetapi juga membangun etika lingkungan yang lebih manusiawi, spiritual, dan 

berkelanjutan. Implikasi praktis dari penelitian ini antara lain: 

1. Kebijakan: pemerintah dapat menjadikan perspektif ekosufistik sebagai basis nilai dalam 

perumusan regulasi lingkungan, misalnya melalui kebijakan pembangunan berkelanjutan yang 

menekankan harmoni antara manusia dan alam. 

2. Pendidikan: lembaga pendidikan, khususnya pesantren dan madrasah, dapat mengintegrasikan 

kurikulum berbasis spiritual-ekologis yang menumbuhkan kesadaran lingkungan sebagai 

bagian dari pengamalan iman dan takwa. 

3. Gerakan sosial: masyarakat sipil, komunitas keagamaan, dan organisasi lingkungan dapat 

memanfaatkan nilai-nilai sufistik seperti kesederhanaan, amanah, dan rahmah sebagai landasan 

etis dalam membangun gerakan ekologis kolektif yang inklusif. 

 



Journal of Qur’anic Studies  August 2025, Vol.1 Issue 1 

118 
 

Dengan demikian, ekosentrisme religius dalam tafsir sufi tidak hanya menjadi wacana akademik, tetapi 

juga pijakan praktis untuk membangun masa depan yang lebih lestari, adil, dan berorientasi pada 

rahmat bagi seluruh alam. 
 
References  
Anggriani, Nendy Maulaya, Hasyimsyah Nasution, and Hotmatua Paralihan Harahap. ‘Konsep 

Ekosufisme Dalam Perspektif Sayyed Hossein Nasr’. TSAQOFAH 3, no. 6 (2023): 1089–103. 

https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v3i6.1715. 

Arifullah, Mohd, Bahrul Ulum, Abdullah Firdaus, and Siti Jannah. ‘Reconstructing Human-

Environmental Relations on the Basis of Islamic Eco-Ethical Spiritual’. Paper presented at 

Proceedings of the 7th International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) in 

conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society (APCoMS), 

ICIIS and APCoMS 2024, 17–18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, Banjarmasin, Indonesia. 

Proceedings of the 7th International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) in 

Conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society (APCoMS), ICIIS 

and APCoMS 2024, 17–18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, EAI, 2024. 

https://doi.org/10.4108/eai.17-6-2024.2349107. 

Baues, Hans-Joachim. ‘Triangulated Track Categories’. Gmj 13, no. 4 (2006): 607–34. 

https://doi.org/10.1515/GMJ.2006.607. 

Bradley, Cathy J., David Neumark, Kathleen Oberst, Zhehui Luo, Simone Brennan, and Maryjean 

Schenk. ‘Combining Registry, Primary, and Secondary Data Sources to Identify the Impact of 

Cancer on Labor Market Outcomes’. Medical Decision Making 25, no. 5 (2005): 534–47. 

https://doi.org/10.1177/0272989X05280556. 

De Sordi, Jose Osvaldo. ‘Techniques for Data Collection’. In Qualitative Research Methods In 

Business, by José Osvaldo De Sordi. Springer Nature Switzerland, 2024. 

https://doi.org/10.1007/978-3-031-50323-8_5. 

Febriani, Nur Arfiyah, Ahmad Ridla Syahida, and Thiyas Tono Taufiq. ‘Eco-Sufism in the Light of the 

Qur’ān: A Thematic Study of Tafsir Al-Misbah by Muhammad Quraish Shihab’. Teosofia: 

Indonesian Journal of Islamic Mysticism 12, no. 1 (2023): 119–42. 

https://doi.org/10.21580/tos.v12i1.17844. 



Journal of Qur’anic Studies  August 2025, Vol.1 Issue 1 

119 
 

Given, Lisa M. ‘Evidence-Based Practice and Qualitative Research: A Primer for Library and 

Information Professionals’. Evidence Based Library and Information Practice 2, no. 1 (2007): 

15–22. https://doi.org/10.18438/B8QC7Q. 

Idris, Idris, and Itsna Latifah. ‘Tafsir Ayat-Ayat Ekologi Yusuf al-Qaradawi Dan Seyyed Hossein 

Nasr’. Al-Thiqah : Jurnal Ilmu Keislaman 7, no. 1 (2024): 155. 

https://doi.org/10.56594/althiqah.v7i1.186. 

Irawan, Bambang, Mohd Syahiran Abdul Latif, and Ismail Fahmi Arrauf Nasution. ‘Green Sufism 

Argument as Environmental Ethics (Philosophical Analysis)’. Religia 25, no. 1 (2022): 82–95. 

https://doi.org/10.28918/religia.v25i1.4164. 

Irawan, Bambang, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, and Hywel Coleman. ‘Applying Ibn ʿArabī’s 

Concept of Tajallī: A Sufi Approach to Environmental Ethics’. Teosofia: Indonesian Journal 

of Islamic Mysticism 10, no. 1 (2021): 21–36. https://doi.org/10.21580/tos.v10i1.7204. 

Krause, Henning. Homological Theory of Representations. 1st ed. Cambridge University Press, 2021. 

https://doi.org/10.1017/9781108979108. 

Maria Ayu Andira, Despy Pallu, Indah Sari, and Heni Maria. ‘Merajut Spiritualitas Dan Lingkungan: 

Tinjauan Teologis Terhadap Keselamatan Alam’. Jurnal Silih Asih 1, no. 2 (2024): 10–18. 

https://doi.org/10.54765/silihasih.v1i2.53. 

Mayring, Philipp A.E. ‘Qualitative Content Analysis’. In International Encyclopedia of 

Education(Fourth Edition). Elsevier, 2023. https://doi.org/10.1016/B978-0-12-818630-

5.11031-0. 

Mukhlis, Febri Hijroh. ‘PARADIGMA EKOLOGIS DALAM TAFSIR AL-QUR’AN: Kajian 

Tematik-Kontekstual’. QOF 6, no. 1 (2022): 89–108. https://doi.org/10.30762/qof.v6i1.396. 

Nuttavuthisit, Krittinee. ‘Data Analysis and Interpretation’. In Qualitative Consumer and Marketing 

Research, by Krittinee Nuttavuthisit. Springer Singapore, 2019. https://doi.org/10.1007/978-

981-13-6142-5_10. 

Phillips, Jack J. ‘Data Collection Techniques’. In Accountability in Human Resource Management. 

Elsevier, 1999. https://doi.org/10.1016/B978-0-88415-396-2.50009-1. 

Salmia, Sukmawati, Sudarmin,. ‘Development of Quality Instruments and Data Collection 

Techniques’. Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran Guru Sekolah Dasar (JPPGuseda) 6, no. 1 

(2023): 119–24. https://doi.org/10.55215/jppguseda.v6i1.7527. 



Journal of Qur’anic Studies  August 2025, Vol.1 Issue 1 

120 
 

Selvi, Ali Fuad. ‘Qualitative Content Analysis’. In The Routledge Handbook of Research Methods in 

Applied Linguistics, 1st ed., edited by Jim McKinley and Heath Rose. Routledge, 2019. 

https://doi.org/10.4324/9780367824471-37. 

Suwito, Suwito. ‘Etika Lingkungan Dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr’. 

MADANIA: JURNAL KAJIAN KEISLAMAN 21, no. 2 (2017): 221. 

https://doi.org/10.29300/madania.v21i2.567. 

Syihabuddin, Muhammad, Zulfi Mubaraq, and M. Lutfi Mustofa. ‘Elucidating Eco-Religious in Islamic 

Studies and The Future of Environmental Ethics’. Al’Adalah 26, no. 2 (2023): 189–207. 

https://doi.org/10.35719/aladalah.v26i2.370. 

Thohir, Umar Faruq, Achmad Gunaryo, and Raharjo Raharjo. ‘Islamic Environmental Conservation: 

Navigating the Challenges and Demands of Globalization’. ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin 24, no. 1 (2023): 41–50. https://doi.org/10.14421/esensia.v24i1.4363. 

Tran, Ky Dong. ‘Religious Ecology: The Environment Is the Spiritual Realm’. Science & Technology 

Development Journal - Social Science and Humanities, ahead of print, 2022. 

https://doi.org/10.32508/stdjssh.v6i1.724. 

Winslow, Elizabeth H. ‘Primary vs. Secondary Sources’. AJN, American Journal of Nursing 109, no. 

8 (2009): 13–14. https://doi.org/10.1097/01.NAJ.0000358474.10497.2f. 

Yusuf, Muhammad, and Kamaluddin Nurdin Marjuni. ‘Environmental Ethics from Perspective of the 

Quran and Sunnah’. Religia 25, no. 2 (2022). https://doi.org/10.28918/religia.v25i2.847. 

Zein Muchamad Masykur and Nasrudin. ‘Embracing the Sacred Trust: Said Nursi’s Sufism as a 

Pathway to Climate Resilience and Environmental Stewardship’. Asian Journal of Philosophy 

and Religion 3, no. 2 (2024): 79–96. https://doi.org/10.55927/ajpr.v3i2.11861. 

 

 


