El-Muntashir : Journal of Qur’anic Studies

Vol. 1.Issue. 2, Tahun 2025

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram

EI—Muntashir.’ :

JOURNAL OF QUR'ANIC STUDIES

Ekosentrisme Religius dalam Tafsir Sufi: Studi tentang
Etika Lingkungan Berbasis Spiritual Sains dan Teknologi

Muhammad Zaki, STAI DARUL KAMAL
H. Usman, Universitas Islam Negeri Mataram

Corresponding Author : Muhammad Zaki
Email*: zakyumy167@gmail.com

Received: 29 July 2025
Revised: 27 October 2025
Accepted: 11 November
Published: 15 December 2025

Introduction

Abstract: A Religious ecocentrism in Sufi exegesis offers a spiritual paradigm to
re-examine environmental ethics in the era of science and technology. This study
aims to explore how Sufi interpretations of the Qur’an provide a theological
foundation for ecological awareness and how such insights can contribute to the
development of environmental ethics that integrate spirituality, scientific
knowledge, and technological innovation. This research employs a qualitative
library study method focusing on both classical Sufi exegesis (such as Ibn ‘Arabi)
and contemporary works (such as al-Misbah by Quraish Shihab), philosophical
writings on ecosophy, as well as modern discourse on environmental ethics. The
analysis applies a descriptive-interpretative approach to identify the
interconnections between Sufi spiritual insights, ecological consciousness, and the
role of science and technology in addressing environmental crises. The findings
indicate that Sufi exegesis emphasizes the sacredness of nature as a manifestation
of divine attributes, which encourages humans to act as khalifah with ethical
responsibility toward all creation. Religious ecocentrism integrates transcendental
values with ecological wisdom, offering an alternative to anthropocentric
paradigms in modern development. Furthermore, the dialogue between spirituality
and scientific-technological progress opens new possibilities for constructing an
integrative framework of environmental ethics that is spiritually rooted yet
practically relevant. This study highlights the importance of reinterpreting Islamic
spiritual traditions in responding to ecological crises. By drawing from Sufi
perspectives, environmental ethics are enriched with transcendental values that
provide deeper motivation for sustainable practices. Practically, the study implies:
(1) environmental policies grounded in spiritual-ecological values; (2) ecological-
spiritual education, especially in Islamic schools and pesantren; and (3)
strengthening eco-social movements inspired by Sufi values such as amanah
(trust), simplicity, and rahmah (compassion). This integrative approach contributes
to academic debates on ecotheology and ecospirituality while offering practical
insights for scholars, policymakers, and religious communities concerned with
environmental sustainability.

Keywords: Religious Ecocentrism; Sufi Exegesis; Environmental Ethics; Science
and Technology; Ecological Spirituality

kerusakan ekosistem, dan menurunnya kualitas sumber daya alam telah menjadi isu mendesak

yang menuntut perhatian serius dari berbagai perspektif keilmuan. Pendekatan ilmiah, teknologi, dan

kebijakan publik telah banyak dikembangkan untuk merespons persoalan ini, namun seringkali terbata

105



pada dimensi materialistik dan antroposentris. Di sisi lain, tradisi keagamaan, khususnya Islam dengan
kekayaan spiritualitas sufistiknya, menawarkan dimensi alternatif yang menekankan aspek moral,
etika, dan transendental dalam menjaga hubungan manusia dengan lingkungan. Dalam konteks ini,
ekosentrisme religius dalam tafsir sufi menjadi salah satu kerangka penting untuk membangun etika
lingkungan berbasis spiritualitas, yang tidak hanya mengandalkan sains dan teknologi, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran ekologis yang berakar pada nilai-nilai ilahi.

Thohir, Gunaryo, dan Raharjo menekankan bahwa eko-sufisme merupakan bagian integral dari
kerangka etika lingkungan berbasis spiritual, di mana hubungan antara entitas ilahi dan alam menjadi
pusat refleksi.** Melalui pandangan ini, konservasi lingkungan bukan hanya sekadar upaya rasional
atau teknis, melainkan bagian dari ibadah dan jalan menuju kedekatan dengan Tuhan. Dengan
demikian, manusia tidak hanya diposisikan sebagai pengguna sumber daya alam, tetapi juga sebagai
khalifah yang bertanggung jawab menumbuhkan spiritualitas melalui konservasi, pemanfaatan, serta
internalisasi nilai-nilai ilahi dalam praktik ekologis yang berperspektif ekosentris.

Dalam kerangka serupa, Febriani, Syahida, dan Taufiq melalui kajiannya atas Tafsir al-Misbah
karya Quraish Shihab menunjukkan bagaimana ekosufisme menekankan ketundukan alam kepada
Tuhan serta dimensi spiritual yang menyertainya.* Tafsir tersebut memperlihatkan bahwa relasi antara
manusia, Tuhan, dan lingkungan bersifat integral, sehingga kerusakan ekologis bukan hanya masalah
lingkungan, tetapi juga krisis spiritual dan moral. Oleh sebab itu, ekosufisme menawarkan pendekatan
holistik untuk perlindungan lingkungan dengan menjadikan ajaran tasawuf sebagai pijakan etis yang
menyatukan dimensi spiritual dan ekologis.

Lebih lanjut, Uin dan Mustofa menyoroti pentingnya paradigma eko-agama dalam studi Islam
yang berimplikasi langsung terhadap pengembangan etika lingkungan.*® Ekosentrisme religius dalam
tafsir sufi menegaskan bahwa alam merupakan entitas sakral yang memiliki kedudukan intrinsik, bukan

sekadar objek pemanfaatan manusia. Melalui integrasi spiritualitas dengan sains dan teknologi,

“Umar Faruq Thohir et al., ‘Islamic Environmental Conservation: Navigating the Challenges and Demands of
Globalization’, ESENSIA: Jurnal Tlmu-Iimu Ushuluddin 24, no. 1 (2023): 41-50,
https://doi.org/10.14421/esensia.v24il1.4363.

45 Nur Arfiyah Febriani et al., ‘Eco-Sufism in the Light of the Qur’an: A Thematic Study of Tafsir Al-Misbah by
Muhammad Quraish Shihab’, Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 12, no. 1 (2023): 11942,
https://doi.org/10.21580/tos.v12i1.17844.

4Muhammad Syihabuddin et al., ‘Elucidating Eco-Religious in Islamic Studies and The Future of Environmental
Ethics’, Al’Adalah 26, no. 2 (2023): 189-207, https://doi.org/10.35719/aladalah.v26i2.370.

106



paradigma ini membuka ruang bagi terciptanya etika lingkungan baru yang lebih inklusif, di mana
teknologi tidak lagi dipahami secara reduksionis, melainkan sebagai sarana yang diarahkan untuk
mendukung harmoni ekologis dalam bingkai religius.

Kontribusi pemikiran Ibnu ‘Arabl menjadi sangat penting dalam diskursus ini. Irawan,
Nasution, dan Coleman mengkaji konsep fajalli sebagai kerangka etika lingkungan dalam tasawuf.*’
Konsep ini menekankan bahwa alam adalah manifestasi dari tajallt atau penampakan sifat-sifat ilahi.
Dengan memandang alam sebagai cerminan Tuhan, manusia dituntut untuk memperlakukan
lingkungan dengan penuh hormat dan tanggung jawab. Pandangan ini memberikan dimensi spiritual
yang dalam bagi ekosentrisme religius, sehingga etika lingkungan tidak sekadar berbasis pada
kepentingan pragmatis, melainkan pada kesadaran transendental yang mendorong sikap ekologis.

Selanjutnya, dalam analisis filosofisnya, Irawan, Latif, dan Nasution menguraikan gagasan
Green Sufism yang menekankan konsep mikrokosmos dan makrokosmos sebagai bagian dari etika
lingkungan sufistik.** Manusia sebagai mikrokosmos merupakan cerminan dari alam semesta
(makrokosmos), sehingga kerusakan ekologis mencerminkan ketidakseimbangan spiritual manusia itu
sendiri. Pandangan ini memperkuat posisi sufisme dalam memberikan dasar etis bagi tanggung jawab
ekologis yang tidak hanya berorientasi pada masa kini, tetapi juga pada keberlanjutan generasi
mendatang.

Dengan merujuk pada berbagai pandangan tersebut, jelas bahwa ekosentrisme religius dalam
tafsir sufi menyajikan perspektif komprehensif yang memadukan dimensi spiritual, moral, dan
ekologis. Dalam era modern, di mana sains dan teknologi menjadi pilar utama pembangunan, integrasi
spiritualitas melalui ekosufisme dapat menjadi penyeimbang agar orientasi pembangunan tidak terjebak
dalam paradigma eksploitatif. Dengan kata lain, sains dan teknologi perlu diarahkan oleh nilai-nilai
sufistik yang menekankan keselarasan, kesakralan, dan tanggung jawab ekologis.

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya untuk menelaah ekosentrisme religius dalam tafsir sufi
sebagai fondasi bagi pengembangan etika lingkungan berbasis spiritual, sains, dan teknologi. Melalui

kerangka ini diharapkan lahir suatu paradigma ekologis yang mampu memberikan solusi terhadap krisis

4’Bambang Irawan et al., ‘Applying Ibn ‘Arabi’s Concept of Tajalli: A Sufi Approach to Environmental Ethics’,
Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism 10, no. 1 (2021): 21-36, https://doi.org/10.21580/tos.v10i1.7204.

“sBambang Irawan et al., ‘Green Sufism Argument as Environmental Ethics (Philosophical Analysis)’, Religia 25,
no. 1 (2022): 82-95, https://doi.org/10.28918/religia.v25i1.4164.

107



lingkungan global dengan menyatukan nilai-nilai transendental, rasionalitas ilmiah, dan inovasi
teknologi secara harmonis.

Method
Penelitian ini disusun dengan kerangka metodologis yang dirancang secara sistematis untuk

menjawab rumusan masalah dan mencapai tujuan yang telah ditetapkan. Karena fokus kajian terletak
pada ekosentrisme religius dalam tafsir sufi, maka pendekatan yang digunakan menekankan pada
analisis teks, pemahaman makna, serta interpretasi yang mendalam terhadap sumber-sumber
kepustakaan yang relevan. Oleh karena itu, metode penelitian ini diuraikan melalui beberapa aspek
utama berikut.

Penelitian ini menggunakan desain studi kepustakaan kualitatif.*’ Pendekatan ini dipilih karena
isu ekosentrisme religius dalam tafsir sufi dan etika lingkungan berbasis spiritual lebih tepat dianalisis
melalui penelusuran sumber-sumber teks daripada melalui penelitian lapangan. Fokus kajian diarahkan
pada teks-teks tafsir sufi, baik klasik maupun kontemporer, serta literatur pendukung berupa karya-
karya filosofis tentang ekosofi, kajian akademik mengenai sufisme, dan wacana modern terkait etika
lingkungan. Desain penelitian ini memungkinkan peneliti menelusuri, membandingkan, dan
menghubungkan gagasan-gagasan spiritual dengan tantangan ekologis kontemporer. Berdasarkan
kerangka desain tersebut, tahap berikutnya adalah menjelaskan sumber data yang menjadi pijakan
utama dalam penelitian ini.

Sumber utama penelitian ini diperoleh dari literatur yang relevan dengan tema ekosentrisme
religius dan ekosufisme. Teks-teks tafsir sufi klasik, seperti karya Ibn ‘Arab1 yang menekankan konsep
tajallt, serta tafsir kontemporer seperti al-Misbah karya M. Quraish Shihab dijadikan rujukan primer.
Selain itu, penelitian-penelitian akademik tentang ekosufisme, ekoteologi, dan filsafat lingkungan
digunakan sebagai sumber sekunder untuk memperkaya perspektif.>® Untuk memperoleh pemahaman
yang lebih komprehensif, sumber-sumber tersebut dihimpun melalui teknik tertentu yang dijelaskan

pada bagian berikut.

“Lisa M. Given, ‘Evidence-Based Practice and Qualitative Research: A Primer for Library and Information
Professionals’,  Evidence  Based Library and  Information  Practice 2, mno. 1 (2007): 15-22,
https://doi.org/10.18438/B8QCTQ.

S0Elizabeth H. Winslow, ‘Primary vs. Secondary Sources’, AJN, American Journal of Nursing 109, no. 8 (2009):
13—14, https://doi.org/10.1097/01.NAJ.0000358474.10497.2f; Cathy J. Bradley et al., ‘Combining Registry, Primary, and
Secondary Data Sources to Identify the Impact of Cancer on Labor Market Outcomes’, Medical Decision Making 25, no. 5
(2005): 534-47, https://doi.org/10.1177/0272989X05280556.

108



Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur berupa buku, artikel jurnal, dan
dokumen akademik.’' Proses ini mencakup identifikasi, seleksi, dan klasifikasi teks berdasarkan
relevansinya dengan tema penelitian. Karya tafsir sufi diposisikan sebagai sumber primer, sedangkan
penelitian akademik kontemporer dijadikan sumber sekunder yang memperluas cakupan kajian.
Setelah data terkumpul, langkah selanjutnya adalah melakukan analisis yang sesuai dengan tujuan
penelitian.

Analisis data menggunakan pendekatan deskriptif-interpretatif.’> Pendekatan ini bertujuan
menjelaskan isi teks secara deskriptif, sekaligus menafsirkan makna yang terkandung di dalamnya
secara mendalam. Tahapan analisis dilakukan dengan dua langkah: pertama, mendeskripsikan
pandangan sufi tentang alam, manusia, dan Tuhan; kedua, menafsirkan makna ekosentris yang tersirat
dalam pandangan tersebut serta relevansinya dengan wacana etika lingkungan kontemporer. Agar hasil
analisis lebih dapat dipertanggungjawabkan, maka diperlukan strategi untuk menjaga validitas dan
reliabilitas penelitian.

Validitas penelitian dijaga melalui triangulasi sumber, yakni dengan membandingkan
pandangan dari berbagai teks tafsir sufi dan literatur akademik kontemporer. Reliabilitas diperkuat
dengan penggunaan pendekatan hermenecutik dalam studi tafsir sehingga penafsiran tidak hanya
bersifat subjektif, tetapi juga memiliki dasar metodologis yang kuat. Dengan demikian, hasil penelitian
diharapkan mampu memberikan gambaran yang komprehensif serta relevan dalam mengembangkan
etika lingkungan berbasis spiritual, sains, dan teknologi.

Result and Discussion

31Jose Osvaldo De Sordi, ‘Techniques for Data Collection’, in Qualitative Research Methods In Business, by José
Osvaldo De Sordi (Springer Nature Switzerland, 2024), https://doi.org/10.1007/978-3-031-50323-8 5; Jack J. Phillips,
‘Data  Collection Techniques’, in Accountability in Human Resource Management (Elsevier, 1999),
https://doi.org/10.1016/B978-0-88415-396-2.50009-1; Sukmawati Salmia Sudarmin, ‘Development of Quality Instruments
and Data Collection Techniques’, Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran Guru Sekolah Dasar (JPPGuseda) 6, no. 1 (2023):
11924, https://doi.org/10.55215/jppguseda.v6il.7527.

S2Krittinee Nuttavuthisit, ‘Data Analysis and Interpretation’, in Qualitative Consumer and Marketing Research, by
Krittinee Nuttavuthisit (Springer Singapore, 2019), https://doi.org/10.1007/978-981-13-6142-5_10; Philipp A.E. Mayring,
‘Qualitative Content Analysis’, in International Encyclopedia of FEducation(Fourth Edition) (Elsevier, 2023),
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-818630-5.11031-0; Ali Fuad Selvi, ‘Qualitative Content Analysis’, in The Routledge
Handbook of Research Methods in Applied Linguistics, 1st ed., ed. Jim McKinley and Heath Rose (Routledge, 2019),
https://doi.org/10.4324/9780367824471-37.

3Hans-Joachim Baues, ‘Triangulated Track Categories’, Gmj 13, mno. 4 (2006): 607-34,
https://doi.org/10.1515/GMJ.2006.607; Henning Krause, Homological Theory of Representations, 1st ed. (Cambridge
University Press, 2021), https://doi.org/10.1017/9781108979108.

109



Result

Berdasarkan analisis terhadap sumber primer berupa tafsir sufi klasik dan kontemporer, serta
literatur sekunder yang membahas ekosufisme, ekoteologi, dan filsafat lingkungan, penelitian ini
menemukan sejumlah temuan penting. Temuan-temuan tersebut menunjukkan bagaimana
ekosentrisme religius dalam tafsir sufi dapat membangun kerangka etika lingkungan berbasis spiritual,
sains, dan teknologi yang relevan dengan krisis ekologis masa kini.

Kesakralan Alam dalam Tafsir Sufi Klasik dan Kontemporer

Analisis menunjukkan bahwa alam dipandang sebagai representasi sifat-sifat ilahi. Ibn ‘Arabi
menjelaskan konsep fajalli sebagai manifestasi kehadiran Tuhan pada seluruh realitas, sehingga setiap
unsur alam memiliki dimensi sakral dan transenden.’* Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab
menekankan keterhubungan antara manusia, Tuhan, dan alam sebagai wujud keselarasan kosmik.>> Hal
ini memperlihatkan posisi manusia sebagai khalifah dengan amanah ekologis, bukan sekadar penguasa
alam.

Temuan ini menunjukkan bahwa kesakralan alam dalam tafsir sufi menjadi dasar spiritual yang
kuat untuk menumbuhkan kesadaran ekologis.’® Relasi transenden antara manusia dan alam
mematahkan pandangan reduksionis yang menempatkan alam hanya sebagai objek ekonomi. Hal ini
sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-An‘am [6]:38,

Ot s ) fssish e SN § o Lo pIERT ) ity e oo ¥ ) 3 3013 0 55

“Dan tiadalah seekor binatang pun di bumi dan burung-burung yang terbang dengan kedua
sayapnya, melainkan umat-umat (juga) seperti kamu...” yang menegaskan kedudukan makhluk lain

sebagai bagian dari komunitas kosmik.

*Trawan et al., ‘Applying Ibn ‘Arab1’s Concept of TajallT’.

3Febriani et al., ‘Eco-Sufism in the Light of the Qur’an’.

5Sufisme ekologis Sayyed Hossein Nasr, menekankan perlunya nilai-nilai spiritual dalam mengatasi krisis
lingkungan. Ini menyoroti bagaimana ajarannya mendorong umat Islam untuk mengintegrasikan iman dengan pengelolaan
lingkungan, mempromosikan pendekatan berbasis spiritual terhadap etika ekologi. Baca Nendy Maulaya Anggriani et al.,
‘Konsep Ekosufisme Dalam Perspektif Sayyed Hossein Nasr’, TSAQOFAH 3, no. 6 (2023): 1089-103,
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v3i6.1715.

110



Integrasi Ekosentrisme Religius dan Kearifan Ekologis

Literatur akademik menunjukkan bahwa ekosentrisme religius mengintegrasikan nilai
transendental dengan etika ekologis.”” Alam tidak hanya berfungsi sebagai sumber daya, melainkan
juga memiliki nilai intrinsik yang wajib dihormati.’® Kerangka ini menjadi alternatif dari paradigma
antroposentris yang dominan dalam pembangunan modern.

Dengan memadukan spiritualitas dan kearifan ekologis, ekosufisme menawarkan jalan keluar
dari krisis lingkungan yang berakar pada keserakahan manusia. Pandangan ini menuntut perubahan
paradigma menuju penghormatan terhadap hak-hak alam. Ini sejalan dengan QS. Ar-Rim [30]:41,

gz pidad Isler o (and pida il Lol il S ey yidly A1 & Lkl 3

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan manusia...”
yang menegaskan akibat destruktif dari dominasi antroposentris.
Dialog Spiritualitas, Sains, dan Teknologi

Kajian mutakhir menunjukkan adanya ruang dialog antara spiritualitas sufi dan kemajuan sains-
teknologi. Spiritualitas menyediakan orientasi moral, sedangkan sains-teknologi menawarkan solusi
praktis untuk pengelolaan lingkungan.>® Sinergi keduanya membentuk etika lingkungan yang integratif,
normatif, sekaligus aplikatif.

Temuan ini menegaskan bahwa krisis ekologi tidak bisa dijawab dengan pendekatan tunggal.
Integrasi nilai spiritual dengan perangkat teknologi dapat menjadi kunci menuju keberlanjutan yang
berkeadilan. Firman Allah dalam QS. Al-Baqarah [2]:30:
uly iy il {nl eladdl Halids b S o b Jandl 19313510 (il § Ul ) 3855010 215 016 315

Sealai¥ G plel ) JlBcl

Ayat ini menegaskan peran manusia sebagai khalifah di bumi, menjadi dasar bagi
tanggung jawab etis sekaligus rasional untuk menjaga keseimbangan ekosistem.

STEtika ekologi-agama, menekankan integrasi keyakinan spiritual dengan ilmu ekologi. Ini menyoroti perlunya
mengevaluasi kembali tradisi agama, yang mungkin terkait dengan etika lingkungan berbasis spiritual Sufi Tafsir. Baca Ky
Dong Tran, ‘Religious Ecology: The Environment Is the Spiritual Realm’, Science & Technology Development Journal -
Social Science and Humanities, ahead of print, 2022, https://doi.org/10.32508/stdjssh.v6i1.724.

3Thohir et al., ‘Islamic Environmental Conservation’.

3Syihabuddin et al., ‘Elucidating Eco-Religious in Islamic Studies and The Future of Environmental Ethics’.

111



Lingkungan dalam Ajaran Said Nursi

Ajaran Said Nursi menekankan bahwa alam adalah amanah Tuhan yang harus dijaga dengan
tanggung jawab. Pandangan ini memberikan bimbingan praktis untuk ketahanan iklim dan pengelolaan
lingkungan berkelanjutan.®

Perspektif Nursi sangat relevan bagi dunia modern karena menghubungkan spiritualitas dengan
strategi konkret menghadapi krisis iklim. la menunjukkan bahwa kesadaran ekologis bukan hanya ideal
normatif, tetapi juga bagian dari praktik keberagamaan. QS. Al-Ahzab [33]:72,

Yoia Lol &8 G)blad¥l klass Lo Haaals Lilais of Gl Jlsls yoidils wllaidl e BLYI imye G)

“Sesungguhnya Kami telah mengemukakan amanat kepada langit, bumi, dan gunung-gunung...”
menegaskan makna amanah ekologis yang diemban manusia.
Integrasi Spiritualitas dan Aksi Lingkungan

Spiritualitas dapat diimplementasikan melalui dialog, pendidikan, dan kemitraan lintas pemangku

! Pendekatan ini menjadikan spiritualitas bukan hanya kontemplatif, tetapi juga

kepentingan.®
transformasional dalam membangun kesadaran ekologis kolektif.

Temuan ini menggarisbawahi bahwa spiritualitas Islam dapat berfungsi sebagai energi sosial
yang mendorong aksi ekologis. Dimensi praksis ini penting agar wacana ekosufisme tidak berhenti
pada tataran ide. QS. Al-Ma’idah [5]:2,

Sliall dyud Ul &l 1531 e 52015 @31 e 153503 ¥ 3ailall e 19i3lady

2

“Tolong-menolonglah kamu dalam kebajikan dan takwa...” menjadi landasan Qur’ani bagi
kolaborasi ekologis lintas pemangku kepentingan.
Rekonstruksi Relasi Manusia dan Lingkungan

Prinsip eko-etika Islam menekankan keterkaitan manusia dengan keseimbangan kosmik.

Eksploitasi berlebihan terhadap alam dipandang sebagai pelanggaran terhadap nilai tauhid.®?

60Zein Muchamad Masykur and Nasrudin, ‘Embracing the Sacred Trust: Said Nursi’s Sufism as a Pathway to
Climate Resilience and Environmental Stewardship’, Asian Journal of Philosophy and Religion 3, no. 2 (2024): 79-96,
https://doi.org/10.55927/ajpr.v3i2.11861.

6'Maria Ayu Andira et al., ‘Merajut Spiritualitas Dan Lingkungan: Tinjauan Teologis Terhadap Keselamatan
Alam’, Jurnal Silih Asih 1, no. 2 (2024): 10—18, https://doi.org/10.54765/silihasih.v1i2.53.

©2Mohd Arifullah et al., ‘Reconstructing Human-Environmental Relations on the Basis of Islamic Eco-Ethical
Spiritual’, paper presented at Proceedings of the 7th International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS)
in conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society (APCoMS), ICIIS and APCoMS 2024,

112



Temuan ini memperlihatkan bahwa krisis lingkungan sejatinya adalah krisis spiritual. Relasi
manusia dengan alam harus direkonstruksi agar selaras dengan nilai ketauhidan. QS. Al-A‘raf [7]:56

menegaskan,
Ol (53 g Bl 5 el s 33 65235 LeaSlia) 35 (Y1 (3 15l V5

“Dan janganlah kamu membuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah) memperbaikinya...”
sebagai pedoman etika ekologis yang berakar pada tauhid.

Perspektif al-Qur’an dan Sunnah dalam Etika Lingkungan

Al-Qur’an dan Sunnah menjadi fondasi normatif yang kuat bagi etika lingkungan. Banyak ayat
dan hadis menegaskan larangan perusakan alam serta pentingnya konservasi.®

Temuan ini menunjukkan bahwa etika lingkungan bukanlah wacana asing dalam Islam, tetapi
bagian integral dari ajaran dasarnya. QS. Al-Anbiya’ [21]:107,

Sl dass ¥ SIGLLGT L

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad), melainkan sebagai rahmat ba:gi seluruh
alam,” menegaskan bahwa misi profetik juga mencakup rahmat ekologis yang universal.

Untuk memperjelas hasil penelitian, temuan yang diperoleh melalui kajian tafsir sufi klasik
maupun kontemporer serta literatur modern tentang ekosentrisme religius dirangkum secara sistematis.
Ringkasan ini menyajikan hubungan antara dimensi teologis, etika lingkungan, dan refleksi Qur’ani
yang menjadi pijakan utama dalam membangun paradigma ekosufistik. Dengan demikian, tabel berikut
menyajikan keterkaitan antara temuan utama penelitian, refleksi peneliti, dan ayat-ayat al-Qur’an yang

relevan.

Tabel 1. Ringkasan Hasil Penelitian tentang Ekosentrisme Religius dalam Tafsir Sufi

Temuan Refleksi Peneliti Ayat Al-Qur’an
Kesakralan ~ alam Alam dipandang sebagai tanda kebesaran Allah (s %5 daji?l G415 b Loy
dalam tafsir sufi dan bagian dari komunitas makhluk yang sama |,

&

dengan manusia. Hal ini menumbuhkan

v~

—_

—_—

17-18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, Banjarmasin, Indonesia, Proceedings of the 7th International Colloquium on
Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) in Conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society
(APCoMS), ICIIS and APCoMS 2024, 17-18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, EAI, 2024,
https://doi.org/10.4108/cai.17-6-2024.2349107.

®Muhammad Yusuf and Kamaluddin Nurdin Marjuni, ‘Environmental Ethics from Perspective of the Quran and
Sunnah’, Religia 25, no. 2 (2022), https://doi.org/10.28918/religia.v25i2.847.

113



klasik dan kesadaran bahwa manusia tidak boleh merusak :,;_:5& o ‘,.L’zg:n K] L,_Ia)s (A

kontemporer keseimbangan ekologis. o e
O9am vy ) 15 (QS. Al-
An‘am [6]:38)
Integrasi Krisis ekologis disebabkan oleh ulah manusia. s, ,5ify Al 3 MLadll yebs
ekosentrisme Kesadaran spiritual menuntun pada sikap kembali

SERCE PR
religius dan kearifan (taubat) dan menjaga bumi. e o )

ekologis p.;.la.l 13.’1.9.2 ‘5;31 Lo
ugi\:')-_v (QS.  Ar-Rim
[30]:41)

Dialog spiritualitas, Manusia sebagai khalifah di bumi harus el Jf a8l ot g5 315
sains, dan teknologi  mengintegrasikan spiritualitas dengan teknologi . L
Lds ¥ 3 .. (QS. Al-
agar tidak menimbulkan kerusakan, melainkan i -

keberlanjutan. Baqarah [2]:30)

Etika  lingkungan Manusia memikul amanah besar menjaga bumi. & &L sy U

dalam ajaran Said Gagal mengembannya berarti mengkhianati .. )
Llass ... oa¥ls cilplaidl

Nursi fitrah dan merusak kehidupan.
Yoz Lolls H& &) blady
(QS. Al-Ahzab [33]:72)
Integrasi Aksi kolektif yang berlandaskan nilai ilahiah ¥ 34315 1 Je 15355

spiritualitas dan aksi menjadi kunci menyelamatkan bumi. Kolaborasi e
Oladally @3 e Is9las ...
lingkungan lintas sektor perlu dituntun oleh etika Qur’ani. i o

(QS. Al-Ma’idah [5]:2)

Rekonstruksi relasi Islam menekankan larangan merusak bumi g u'éﬁ' 3 lodudi ¥
manusia dan setelah Allah menciptakannya seimbang. Relasi

Sy Ul S & e Lado|

lingkungan yang harmonis menjadi bagian dari ibadah.

114



newil! Ga (QS. Al-A'raf

[7]:56)

Perspektif al-Qur’an Kehadiran Nabi Muhammad adalah rahmat bagi ‘el &as; ¥ SIGLT s

dan Sunnah dalam seluruh makhluk, termasuk alam. Etika

(QS. Al-Anbiya’ [21]:107)
etika lingkungan lingkungan menjadi bagian dari misi kenabian.

Dari tabel di atas dapat dilihat bahwa setiap temuan tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga
memiliki fondasi normatif yang bersumber dari al-Qur’an. Ayat-ayat tersebut memperkuat narasi
bahwa etika lingkungan berbasis spiritual tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab manusia sebagai
khalifah. Refleksi peneliti menunjukkan bahwa ekosentrisme religius dalam tafsir sufi mampu
menawarkan alternatif paradigma ekologi modern yang sering kali bersifat antroposentris. Dengan
mengintegrasikan spiritualitas, sains, dan teknologi, penelitian ini menegaskan bahwa peran agama
dalam isu lingkungan tidak sekadar simbolis, melainkan solutif dan aplikatif bagi ketahanan bumi di
masa depan.

Discussion

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tafsir sufi menghadirkan paradigma ekosentrisme®
religius yang menekankan kesakralan alam sebagai manifestasi tajalli ilahi. Alam tidak dipandang
sekadar objek material yang dapat dieksploitasi, melainkan entitas spiritual yang memiliki kedudukan
dalam kosmos ketuhanan. Dengan demikian, relasi manusia dengan lingkungan tidak dapat dilepaskan
dari relasi transendental dengan Allah. Perspektif ini menegaskan kembali peran manusia sebagai
khalifah yang tidak hanya bertugas mengelola, tetapi juga menjaga keseimbangan ekologis. Ketika
paradigma ini dihadapkan pada krisis lingkungan modern, maka ekosufisme menawarkan solusi

berbasis spiritual yang lebih komprehensif dibandingkan dengan pendekatan antroposentris murni.

%Febri Hijroh Mukhlis, ‘PARADIGMA EKOLOGIS DALAM TAFSIR AL-QUR’AN: Kajian Tematik-
Kontekstual’, QOF 6, no. 1 (2022): 89-108, https://doi.org/10.30762/qof.v6i1.396. Ekosentrisme agama dalam Tafsir Sufi
atau etika lingkungan berbasis spiritual sains dan teknologi. Ini berfokus pada ajaran Al-Qur'an mengenai perlindungan
lingkungan dan tanggung jawab manusia untuk menjaga keseimbangan alam.

115



Lebih jauh, integrasi antara nilai-nilai sufi dan sains-teknologi membuka jalan baru dalam
pengembangan etika lingkungan yang bersifat holistik.®> Penemuan ilmiah modern memberikan data
dan instrumen penting bagi konservasi lingkungan, tetapi tanpa fondasi spiritual, arah penerapannya
seringkali reduktif dan berorientasi pada kepentingan manusia semata. Di sinilah tafsir sufi hadir
sebagai korektif, menuntun manusia agar menggunakan kemajuan teknologi sesuai dengan prinsip
ilahiah. Refleksi ini sejalan dengan ajaran para tokoh seperti Ibn ‘Arabi, Quraish Shihab, hingga Said
Nursi, yang menekankan pentingnya menautkan kesadaran ekologis dengan penghayatan spiritual.
Integrasi ini membentuk kerangka etika lingkungan yang tidak hanya berorientasi pada keberlanjutan,
tetapi juga pada kedekatan dengan Sang Pencipta.

Selain itu, pembahasan tentang ekosentrisme religius dalam tafsir sufi juga membuka ruang
dialog lintas keilmuan dan lintas iman. Melalui pemahaman bahwa seluruh makhluk merupakan bagian
dari komunitas kosmik yang sama, terbuka kemungkinan kerja sama yang lebih inklusif dalam menjaga
bumi. Konsep ini sejalan dengan gagasan kolaborasi dalam al-Qur’an, yang menekankan prinsip
ta‘awun ‘ala al-birr wa al-tagwa. Dalam konteks modern, kerja sama ini dapat diwujudkan dalam
bentuk kebijakan ekologis, pendidikan lingkungan, dan gerakan masyarakat yang menempatkan
spiritualitas sebagai pondasi moral. Dengan demikian, tafsir sufi tidak hanya menyumbang gagasan
teoretis, tetapi juga menawarkan perspektif praktis yang dapat diimplementasikan dalam menjawab

tantangan lingkungan global.®¢

]dris Idris and Itsna Latifah, ‘Tafsir Ayat-Ayat Ekologi Yusuf al-Qaradawi Dan Seyyed Hossein Nasr’, AI-
Thigah : Jurnal Ilmu Keislaman 7, no. 1 (2024): 155, https://doi.org/10.56594/althiqah.v7i1.186. Konsep eko-sufisme
Seyyed Hossein Nasr, menekankan dimensi spiritual etika lingkungan. Ini menyoroti perlunya pemahaman ekologi yang
komprehensif, mengintegrasikan nilai-nilai agama untuk menumbuhkan hubungan yang harmonis antara kemanusiaan dan
lingkungan.

%Suwito Suwito, ‘Etika Lingkungan Dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr’, MADANIA:
JURNAL KAJIAN KEISLAMAN 21, no. 2 (2017): 221, https://doi.org/10.29300/madania.v21i2.567. Etika lingkungan
Seyeed Hossein Nasr dalam Sufisme, menekankan tawhid (persatuan), khilafa (perwalian), dan akhirah (akuntabilitas),
menyoroti keterkaitan alam dan Tuhan, dan menganjurkan pendekatan berbasis spiritual terhadap isu-isu ekologi dalam
ajaran Islam.

116



Journal of Qur’anic Studies August 2025, Vol.1 Issue 1

Conclusion

Penelitian ini menegaskan bahwa ekosentrisme religius dalam tafsir sufi memberikan fondasi
spiritual yang kokoh bagi etika lingkungan. Alam dipandang sebagai manifestasi sifat-sifat ilahi,
sehingga menjaga keseimbangannya merupakan bagian dari ibadah sekaligus tanggung jawab khalifah
di bumi. Perspektif ini tidak hanya mengoreksi kecenderungan antroposentris dalam paradigma
pembangunan modern, tetapi juga menawarkan alternatif etika lingkungan yang bersifat transendental

dan berorientasi pada keberlanjutan.

Integrasi antara spiritualitas sufi dengan sains dan teknologi menunjukkan bahwa pendekatan
ekologis yang holistik sangat mungkin diwujudkan. Sains dan teknologi menyediakan instrumen untuk
menjaga bumi, sementara spiritualitas menuntun arah penggunaannya agar tetap selaras dengan nilai
ilahiah. Dengan demikian, kerangka etika lingkungan yang dibangun tidak hanya relevan secara

teoretis, tetapi juga aplikatif dalam menjawab tantangan krisis ekologi global.

Selain itu, tafsir sufi membuka ruang kolaborasi yang lebih luas dalam menjaga lingkungan.
Nilai-nilai Qur’ani tentang kesakralan alam, amanah, dan kerja sama dalam kebaikan menjadi dasar
bagi upaya lintas keilmuan, lintas iman, dan lintas sektor. Oleh karena itu, ekosentrisme religius
berbasis tafsir sufi dapat diposisikan sebagai paradigma alternatif yang tidak hanya memperkuat
kesadaran ekologis, tetapi juga membangun etika lingkungan yang lebih manusiawi, spiritual, dan

berkelanjutan. Implikasi praktis dari penelitian ini antara lain:

1. Kebijakan: pemerintah dapat menjadikan perspektif ekosufistik sebagai basis nilai dalam
perumusan regulasi lingkungan, misalnya melalui kebijakan pembangunan berkelanjutan yang
menekankan harmoni antara manusia dan alam.

2. Pendidikan: lembaga pendidikan, khususnya pesantren dan madrasah, dapat mengintegrasikan
kurikulum berbasis spiritual-ekologis yang menumbuhkan kesadaran lingkungan sebagai
bagian dari pengamalan iman dan takwa.

3. Gerakan sosial: masyarakat sipil, komunitas keagamaan, dan organisasi lingkungan dapat
memanfaatkan nilai-nilai sufistik seperti kesederhanaan, amanah, dan rahmah sebagai landasan

etis dalam membangun gerakan ekologis kolektif yang inklusif.

117



Journal of Qur’anic Studies August 2025, Vol.1 Issue 1

Dengan demikian, ekosentrisme religius dalam tafsir sufi tidak hanya menjadi wacana akademik, tetapi
juga pijakan praktis untuk membangun masa depan yang lebih lestari, adil, dan berorientasi pada

rahmat bagi seluruh alam.

References
Anggriani, Nendy Maulaya, Hasyimsyah Nasution, and Hotmatua Paralihan Harahap. ‘Konsep

Ekosufisme Dalam Perspektif Sayyed Hossein Nasr’. TSAQOFAH 3, no. 6 (2023): 1089—-103.
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v3i6.1715.

Arifullah, Mohd, Bahrul Ulum, Abdullah Firdaus, and Siti Jannah. ‘Reconstructing Human-
Environmental Relations on the Basis of Islamic Eco-Ethical Spiritual’. Paper presented at
Proceedings of the 7th International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) in
conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society (APCoMS),
ICIIS and APCoMS 2024, 17-18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, Banjarmasin, Indonesia.
Proceedings of the 7th International Colloquium on Interdisciplinary Islamic Studies (ICIIS) in
Conjunction with the 6th Annual Postgraduate Conference on Muslim Society (APCoMS), ICIIS
and APCoMS 2024, 17-18 June 2024, Banjarmasin, Indonesia, EAI, 2024.
https://doi.org/10.4108/eai.17-6-2024.2349107.

Baues, Hans-Joachim. ‘Triangulated Track Categories’. Gmyj 13, no. 4 (2006): 607-34.
https://doi.org/10.1515/GMJ.2006.607.

Bradley, Cathy J., David Neumark, Kathleen Oberst, Zhehui Luo, Simone Brennan, and Maryjean
Schenk. ‘Combining Registry, Primary, and Secondary Data Sources to Identify the Impact of
Cancer on Labor Market Outcomes’. Medical Decision Making 25, no. 5 (2005): 534-47.
https://doi.org/10.1177/0272989X05280556.

De Sordi, Jose Osvaldo. ‘Techniques for Data Collection’. In Qualitative Research Methods In
Business, by Jos¢ Osvaldo De Sordi. Springer Nature Switzerland, 2024.
https://doi.org/10.1007/978-3-031-50323-8 5.

Febriani, Nur Arfiyah, Ahmad Ridla Syahida, and Thiyas Tono Taufiq. ‘Eco-Sufism in the Light of the
Qur’an: A Thematic Study of Tafsir Al-Misbah by Muhammad Quraish Shihab’. Teosofia:
Indonesian  Journal  of  Islamic ~ Mpysticism 12, no. 1 (2023): 119-42.
https://doi.org/10.21580/tos.v12i1.17844.

118



Journal of Qur’anic Studies August 2025, Vol.1 Issue 1

Given, Lisa M. ‘Evidence-Based Practice and Qualitative Research: A Primer for Library and
Information Professionals’. Evidence Based Library and Information Practice 2, no. 1 (2007):
15-22. https://doi.org/10.18438/B8QC7Q.

Idris, Idris, and Itsna Latifah. ‘Tafsir Ayat-Ayat Ekologi Yusuf al-Qaradawi Dan Seyyed Hossein
Nasr’.  Al-Thigah:  Jurnal  Illmu  Keislaman 7, no. 1 (2024): 155.
https://doi.org/10.56594/althigah.v7i1.186.

Irawan, Bambang, Mohd Syahiran Abdul Latif, and Ismail Fahmi Arrauf Nasution. ‘Green Sufism
Argument as Environmental Ethics (Philosophical Analysis)’. Religia 25, no. 1 (2022): 82-95.
https://doi.org/10.28918/religia.v25i1.4164.

Irawan, Bambang, Ismail Fahmi Arrauf Nasution, and Hywel Coleman. ‘Applying Ibn ‘Arabi’s
Concept of Tajalli: A Sufi Approach to Environmental Ethics’. Teosofia: Indonesian Journal
of Islamic Mysticism 10, no. 1 (2021): 21-36. https://doi.org/10.21580/tos.v10i1.7204.

Krause, Henning. Homological Theory of Representations. 1st ed. Cambridge University Press, 2021.
https://doi.org/10.1017/9781108979108.

Maria Ayu Andira, Despy Pallu, Indah Sari, and Heni Maria. ‘Merajut Spiritualitas Dan Lingkungan:
Tinjauan Teologis Terhadap Keselamatan Alam’. Jurnal Silih Asih 1, no. 2 (2024): 10-18.
https://doi.org/10.54765/silihasih.v1i2.53.

Mayring, Philipp A.E. ‘Qualitative Content Analysis’. In [International Encyclopedia of
Education(Fourth  Edition). Elsevier, 2023. https://doi.org/10.1016/B978-0-12-818630-
5.11031-0.

Mukhlis, Febri Hijroh. ‘PARADIGMA EKOLOGIS DALAM TAFSIR AL-QUR’AN: Kajian
Tematik-Kontekstual’. QOF 6, no. 1 (2022): 89—108. https://doi.org/10.30762/qof.v6i1.396.

Nuttavuthisit, Krittinee. ‘Data Analysis and Interpretation’. In Qualitative Consumer and Marketing
Research, by Krittinee Nuttavuthisit. Springer Singapore, 2019. https://doi.org/10.1007/978-
981-13-6142-5 10.

Phillips, Jack J. ‘Data Collection Techniques’. In Accountability in Human Resource Management.
Elsevier, 1999. https://doi.org/10.1016/B978-0-88415-396-2.50009-1.

Salmia, Sukmawati, Sudarmin,. ‘Development of Quality Instruments and Data Collection
Techniques’. Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran Guru Sekolah Dasar (JPPGuseda) 6, no. 1
(2023): 119-24. https://doi.org/10.55215/jppguseda.v6il.7527.

119



Journal of Qur’anic Studies August 2025, Vol.1 Issue 1

Selvi, Ali Fuad. ‘Qualitative Content Analysis’. In The Routledge Handbook of Research Methods in
Applied Linguistics, 1st ed., edited by Jim McKinley and Heath Rose. Routledge, 2019.
https://doi.org/10.4324/9780367824471-37.

Suwito, Suwito. ‘Etika Lingkungan Dalam Kosmologi Sufistik Menurut Seyeed Hossein Nasr’.
MADANIA:  JURNAL  KAJIAN  KEISLAMAN 21, no. 2 (2017): 221.
https://doi.org/10.29300/madania.v21i2.567.

Syihabuddin, Muhammad, Zulfi Mubaraq, and M. Lutfi Mustofa. ‘Elucidating Eco-Religious in Islamic
Studies and The Future of Environmental Ethics’. A/’Adalah 26, no. 2 (2023): 189-207.
https://doi.org/10.35719/aladalah.v26i2.370.

Thohir, Umar Faruq, Achmad Gunaryo, and Raharjo Raharjo. ‘Islamic Environmental Conservation:
Navigating the Challenges and Demands of Globalization’. ESENSIA: Jurnal Ilmu-Iimu
Ushuluddin 24, no. 1 (2023): 41-50. https://doi.org/10.14421/esensia.v24i1.4363.

Tran, Ky Dong. ‘Religious Ecology: The Environment Is the Spiritual Realm’. Science & Technology
Development Journal - Social Science and Humanities, ahead of print, 2022.
https://doi.org/10.32508/stdjssh.v6il.724.

Winslow, Elizabeth H. ‘Primary vs. Secondary Sources’. AJN, American Journal of Nursing 109, no.
8 (2009): 13—14. https://doi.org/10.1097/01.NAJ.0000358474.10497.2f.

Yusuf, Muhammad, and Kamaluddin Nurdin Marjuni. ‘Environmental Ethics from Perspective of the
Quran and Sunnah’. Religia 25, no. 2 (2022). https://doi.org/10.28918/religia.v25i2.847.

Zein Muchamad Masykur and Nasrudin. ‘Embracing the Sacred Trust: Said Nursi’s Sufism as a
Pathway to Climate Resilience and Environmental Stewardship’. Asian Journal of Philosophy

and Religion 3, no. 2 (2024): 79-96. https://doi.org/10.55927/ajpr.v3i2.11861.

120



