
El-Muntashir : 

Journal of Qur’anic Studies 

Vol. 1.Issue.1 2025 

DOI : 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram 

 
 

1 
 

 

 

Corresponding Author :  

Author Name*:  

Email*:  

 

Received:  

Revised:  

Accepted:  

Published:  
 

 

Abstract: Para penggagas khilafah Islamiyyah kerapkali menjadikan Al-Qur’an 

sebagai dalih untuk membenarkan gagasannya, tak terkecuali Rokhmat S. Labib 

ketika memaknai Qs. Al-Baqarah [2] : 30, Qs. Al-Nisa’ [4] : 59, dan Qs. Al-

Maidah [5] : 49, ayat-ayat tersebut baginya memerintahkan umat Islam untuk 

menegakkan khilafah Islamiyyah. Atas hal tersebut, penulis dalam hal hendak 

menawarkan pola pembacaan historis dan kronologis atas tiga ayat tersebut 

dengan menggunakan susunan kronologi Mushaf Mesir. Dengan itu, tulisan ini 

berkesimpulan bahwa ayat-ayat tersebut sama sekali tidak berbicara mengenai 

kewajiban menegakkan khilafah Islamiyyah, melainkan sejauhmana seseorang 

taat terhadap pemimpinnya, terlebih lagi konsep al-Din wa al-Daulah yang 

dijadikan sebagai dalih juga berasal dari kesalahan al-Ghazali di dalam 

memandang ungkapan tersebut sebagai sebuah hadis, padahal narasi itu berasal 

dari ungkapan kerajaan Persia Sasaniyyah, oleh karenanya hubungan antara 

agama dan Negara lebih bersifat simbiotik dalam artian nilai-nilai agama dan di 

luar agama saling mengisi dengan satu tujuan terciptanya perintah dan kebijakan 

yang mengedepankan kesejahteraan, kedamaian, dan kebahagiaan 

masyarakatnya.  

 

Keywords: Pergeseran Paradigma, Ayat-ayat Khilafah, Mushaf 

 

 
A. PENDAHULUAN 

Tulisan ini berangkat sebagai upaya penulis untuk melakukan counter narasi atas 

penafsiran yang dilakukan oleh kalangan yang menggagas khilafah Islamiyyah, khususnya yang 

dilakukan oleh Rokhmat S. Labib (selanjutnya disebut Rokhmat) dalam tafsir al-Wa’ie. Rokhmat 

dalam hal ini memaknai tiga ayat di dalam Al-Qur’an yakni Qs. Al-Baqarah [2] : 30, Qs. Al-Nisa’ 

Pergeseran Paradigma atas Ayat-ayat Khilafah dalam Kerangka 

Historis dan Susunan Kronologis Mushaf Mesir 

 

M. Nurwathani Jauhari ,  Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Lalu Riastata Almujaddi,   Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

 
 

 



 

2 
 

[4] : 59, dan Qs. Al-Maidah [5] : 49 sebagai perintah untuk menegakkan khilafah 

Islamiyyah.1 Atas realitas tersebut, penulis dalam hal ini mencoba untuk menawarkan pola 

pembacaan Al-Qur’an secara kronologis atas ayat-ayat tersebut sebagai langkah untuk mengetahui 

pergeseran paradigma dari sebuah ayat, sehingga terlepas dari pembacaan Al-Qur’an yang 

cenderung atomistik2 atau dalam bahasa Lutfaefi jumping conclusion.3 Pembacaan Al-Qur’an 

secara kronologis selain untuk mengetahui pergeseran paradigma sebuah ayat, pembacaan tersebut 

juga dapat melihat pola dan proses dialektika antara Al-Qur’an dengan realitas masyarakat Arab, 

bahkan Muhammad Abid al-Jabiri selaku kronolog Muslim sampai pada satu kesimpulan bahwa 

terdapat hubungan yang dialektiks antara perjalanan dakwah Nabi Muhammad dengan proses 

turunnya wahyu.4 Oleh karenanya, pembacaan tersebut setidaknya dapat dijadikan sebagai 

langkah awal untuk menemukan makna otentik sebuah ayat, karena makna otentik itulah yang 

dapat diaplikasikan ke dalam segala ruang sosial, sehingga Al-Qur’an yang shalih li kulli zaman 

wa makan bukan hanya sebuah jargon, melainkan prinsip yang dapat diaplikasikan sesuai dengan 

perkembangan zaman.  

Secara umum penelitian mengenai respon terhadap penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan 

oleh para penggagas khilafah Islamiyyah dapat dikelompok menjadi dua kecenderungan 

penelitian, yaitu 1) Penelitian yang mencoba mengkritik argumen pendukung khilafah islamiyyah 

seperti penelitian dari Kerwanto5, Abdur Rohman6, Ainur Rofik Al-Amin7, Farah Farida8, dan 

Lutfaefi9. Penelitian mereka berusaha mengkritik argumen para pengusung khilafah Islamiyyah 

dengan membongkar ideologinya serta menawarkan sistem Demokrasi sebagai sistem 

pemerintahan terbaik di masa ini, dan 2) Penelitian yang berusaha menggali dimensi khilafah 

 
1 Rokhmat S Labib, Tafsir Ayat-Ayat Pilihan Al-Wa’ie (Bogor: Al-Azhar Publishing, 2013). 
2 Ahmad Rafiq, ‘Pembacaan Yang Atomistik Terhadap Al-Qur’an’, 5.1 (2004), 113–141. 
3 Lutfaefi, ‘Jumping Conclusion Tafsir : Penyimpangan Ayat-Ayat Khilafah HTI Dalam Kitab Daulah 

Islamiyyah’, 2.2 (2019), 139–150. 
4 Muhammad Abid Al-Jabiri, Fahm Al-Qur’an Al-Hakim : Al-Tafsir Al-Wadih Hasba Tartib Al-Nuzuli 

(Maroko: Dar Al-Baidha’, 2008). 
5 Kerwanto, Deradikalisasi Makna Khalifah Dalam Al-Qur’an : Kajian Tafsir Esoterik (Tangerang: 

Yayasan Waqaf Darus-Sunnah, 2022). 
6 Abdur Rohman, ‘Rekonstruksi Makna Khilafah Perspektif Tafsir Maudhu’i (Studi Kritik Wacana Sistem 

Khilafah Di Indonesia)’, 571-598, 2.2 (2017). 
7 Ainur Rofik Al-Amin, Mematahkan Argumen Hizbut Tahrir, Edisi 2 (Lumajang: Wahid Foundation, 

2019). 
8 Farah Farida, ‘Potret Tafsir Ideologis Di Indonesia : Kajian Atas Tafsir Ayat Pilihan Al-Wa’ie’, 3.1 

(2017), 117–42. 
9 Lutfaefi, ‘Kritik Atas Penafsiran Ayat-Ayat Khilafah : Studi Tafsir Al-Wa’ie Karya Rokhmat S. Labib’, 

1.1 (2018), 19–34; Lutfaefi, ‘Jumping Conclusion Tafsir : Penyimpangan Ayat-Ayat Khilafah HTI Dalam Kitab 

Daulah Islamiyyah’. 



 

3 
 

islamiyyah melalui kitab-kitab tafsir sebagaimana penelitian dari Muhammad Makmun Rasyid10, 

Citra Agung Saputri11, Afrohul Ishmah Harahap12, Aldi Prasetyo dkk13, Mabroer Inwan14, 

Syahrudin Siregar15, dan Muhyidin Thohir dkk16. Keseluruhan penelitian ini berusaha menggali 

nilai-nilai khilafah Islamiyyah dalam kitab-kitab tafsir klasik maupun kontmporer, baik dalam 

rangka mengkritik maupun mendukung argumen khilafah seperti halnya terlihat dalam tafsir Al-

Qurthubi. Sehingga, penelitian yang berusaha membaca ayat-ayat tersebut melalui pola 

pembacaan Al-Qur’an secara kronologis masih luput dari upaya para peneliti.  

B. METODE 

Tulisan ini akan membaca tiga ayat yang dijadikan sebagai dalil untuk menegakkan 

khilafah islamiyyah dengan susunan kronologis turunnya wahyu, khususnya susunan kronologi 

dari Mushaf Mesir. Konstruksi susunan kronologi Mushaf Mesir ini banyak dipengaruhi oleh 

susunan yang telah dilakukan oleh Ibnu Abbas, sehingga lebih mengedepankan nalar riwayatnya. 

Adapun susunan kronologis dari ketiga ayat tersebut dalam Mushaf Mesir ialah Qs. Al-Baqarah 

[2] : 30, Qs. Al-Nisa’ [4] : 59, dan yang terakhir Qs. Al-Maidah [5] : 49.17  

C. PEMBAHASAN 

1. Pengertian Konseptual 

Menurut Munawwir Syadzali, gagasan mengenai khilafah Islamiyyah muncul di 

Indonesia setelah runtuhnya kekuasaan turki Usmani. Peristiwa tersebut oleh beberapa 

kalangan di katakan sebagai kekalahan umat Islam, sehingga upaya untuk mengembalikan 

kejayaannya dengan menggunakan sistem khilafah Islamiyyah mulai digaungkan.18 Secara 

 
10 Muhammad Makmun Rasyid, ‘Studi Perbandingan Empat Pegiat Khilafah Islamiyyah : Tinjauan Atas 

Penafsiran Kata Khilafah Dalam Al-Qur’an (Rasyid Ridha, Abu al-A’la al-Maududi, Sayyid Quthb, Dan Taqiyuddin 

al-Nabhani)’, 5.2 (2023), 397–437. 
11 Citra Agung Saputri, Konsep Khilafah Dalam Pandangan Taqiyuddin Al-Nabhani Dan Abdurrahman 

Wahid (Lampung: Fakultas Ushuluddin dan Studi Agama UIN Raden Intan Lampung, 2020). 
12 Afrohul Ishmah Harahap, ‘Pengaruh Pemikiran Al-Qurthubi Dalam Konsep Khilafah Hizbut Tahrir Di 

Indonesia : Studi Atas Penafsiran Qs. Al-Baqarah [2] : 30’, 5.1 (2020), 89–101. 
13 Adi Prasetyo, Naqiyah Mukhtar, and Maryatun Qiptiyah, ‘Khilafah Dalam Kajian Al-Qur’an Dan 

Historis : Rekonstruksi Hukum Khilafah Islamiyyah’, 7.2 (2021), 129–42. 
14 Mabroer Inwan, ‘Rekonstruksi Khilafah Dalam Al-Qur’an : Studi Kritis Penafsiran M. Quraish Shihab’, 

1.1 (2018), 91–106. 
15 Syahrudin Siregar, ‘Khilafah Islam Dalam Perspektif Sejarah Pemikiran Ali Abdul Raziq’, 2.1 (2018), 

124–37. 
16 Muhyidin Thohir and Muh. Ngali Zainal Makmun, ‘Penafsiran Ayat Al-Qur’an Tentang Khilafah (Kajian 

Perbandingan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab Dan Al-Azhar Karya Abdul Karim Amrullah)’, 2.2 

(2017), 545–560. 
17 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an (Jakarta: Divisi Muslim Demokratis : Yayasan 

Abad Demokrasi, 2011), p. 111. 
18 Munawwir Sjadzali, Islam Dan Tata Negara (Jakarta: UI Press, 1990), p. 173. 



 

4 
 

umum, teori tentang imamah atau khilafah dapat diklasifikasikan menjadi tiga.19 Pertama, teori 

yang memandang imamah dan pembentukan Negara sebagai kewajiban dan pilar agama, 

sebagaimana diyakini oleh para pengikut Syiah. Bagi mereka, imamah bukan persoalan yang 

harus diserahkan pada pilihan rakyat, melainkan bergantung pada penunjukkan berdasarkan 

teks keagamaan.  

Kedua, teori yang memandang imamah dan Negara bukan kewajiban, bukan pula 

larangan agama, dan agama menyerahkan sepenuhnya pada kaum Muslim, karena urusan ini 

menyangkut hubungan sosial di antara manusia. Pendapat ini dikemukakan oleh beberapa 

tokoh Khawarij, Najdat (pecahan khawarij pengikut Najdah Hanafi), dan Mu’tazilah.  

Ketiga, teori yang memosisikan diri di antara dua teori di atas. Teori ini menyatakan 

bahwa imamah merupakan hal yang wajib ada dan bahwa imamah harus berdasarkan proses 

pemilihan, bukan atas dasar teks agama. Pendapat ini didukung oleh mayoritas kalangan 

Ahlussunnah, Mu’tazilah, dan Khawarij. Namun mereka berbeda pendapat mengenai apakah 

wajibnya imamah itu berdasarkan nalar semata atau berdasarkan pemahaman agama. 

Perbedaan pendapat juga menyangkut siapakah yang berhak memilih imam dan berapa jumlah 

pemilihnya. 

Lain halnya dengan Al-Jabiri, Abdul Mustaqim mengemukakan bahwasanya terdapat 

tiga model hubungan antara agama dan Negara yaitu, integralistik, sekularistik, dan simbiotik. 

Dalam hal integralistik, hubungan antara Agama dan Negara di ibaratkan seperti dua keping 

mata uang yang di antara keduanya tidak bisa dipisahkan sebagaimana argumen dari para 

pendukung khilafah. Sedangkan sekularistik menegasikan hubungan di antara agama dan 

Negara. Adapun simbiotik menghendaki hubungan di antara agama dan Negara bersifat saling 

membutuhkan, dalam artian, Negara dibutuhkan untuk menyokong agama, akan tetapi tidak 

serta merta menjadikan agama sebagai hukum konstitusi dari Negara tersebut.20  

Hubungan di antara agama dan Negara yang dikemukakan di atas hendak menegaskan 

bahwasanya agama, khususnya agama Islam selalu bersentuhan dengan persoalan-persoalan 

politik. Persentuhan islam dan politik tentunya tidak hadir tanpa persoalan. Bahkan dalam 

sejarah kita menemukan bahwa penyatuan antara Islam dan politik menjadikan tindakan-

tindakan kekerasan tampak lumrah dan boleh-boleh saja. Namun, hubungan tersebut juga 

berdampak positif terhadap perluasan kekuasaan Islam.21 Berangkat dari sejarah dan hubungan 

 
19 Muhammad Abid Al-Jabiri, Agama, Negara, Dan Penerapan Syariah, Jilid 3, terj. Mujiburrahman 

(Yogjakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001), pp. 17–18. 
20 Abdul Mustaqim, Kategorisasi Hubungan Antara Agama dan Negara, 2023. 
21 Abdul Aziz, Chiefdom Madinah : Kerucut Kekuasaan Pada Zaman Awal Islam (Ciputat: PT Pustaka 

Alvabet Anggota IKAPI, 2016), p. 149. 



 

5 
 

antara agama maupun Negara di atas, tulisan ini kemudian berupaya meletakkan ayat-ayat 

yang dijadikan dalih khilafah Islamiyyah dalam konteks historis di satu sisi dan di sisi yang 

lain dalam susunan kronologis. Oleh karenanya, perlu dilakukan pembacaan atas konteks 

historis Madinah, karena ketiga ayat tersebut dikategorikan sebagai ayat-ayat Madaniyyah.  

2. Kondisi Sosio Kultural dan Historis Madinah  

1. Sikap Kaum Munafik Madinah  

Abdullah bin Ubay bin Salul merupakan tokoh sentral kaum Munafik di Madinah, 

bahkan ia sangat di segani oleh dua suku terkemuka di Madinah yaitu Aus dan Khazraj. 

Walaupun dua suku tersebut melakukan bai’at kepada Nabi Muhammad SAW ketika di 

Makkah, namun Abdullah bin Ubay tidak ikut dalam bai’at tersebut. Peristiwa pembai’atan 

suku Aus dan Khazraj tersebut mengakibatkan Abdullah bin Ubay merasa terancam atas 

posisinya, sehingga ia mendeklarasikan dirinya telah masuk Islam, walaupun keislamannya 

tidak sungguh-sungguh di karenakan sifat munafik yang ada pada dirinya.22  

Sikap kemunafikan Abdullah bin Ubay kerapkali melakukan persengkongkolan 

dengan kaum kafir Quraisy untuk mengolok-olok dan mengadu domba umat Islam. Atas 

tindakan itulah turun Qs. Al-Baqarah [2] : 6-16 :23  

 

 { يؤُْمِنوُنَ  لاَ  تنُذِرْهُمْ  لمَْ  أمَْ  ءَأنَذرَْتهَُمْ  عَليَْهِمْ  سَوَاءٌ  كَفرَُوا  الَّذِينَ  إِنَّ  عَلىَ 6{   ُ اللََّّ خَتمََ   }

{ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقوُلُ ءَامَنَّا 7قلُوُبهِِمْ وَعَلىَ سَمْعِهِمْ وَعَلىَ أبَْصَارِهِمْ غِشَاوَةوَُُلهَُمْ عَذاَبٌ عَظِيمُُ }

بمُِؤْمِنيِنَ } هُم  وَمَا  الأخَِرِ  وَاليَوْمِ   ِ أنَفسَُهُمْ 8باِللََّّ إلِاَّ  يخَْدعَُونَ  وَمَا  ءَامَنوُا  وَالَّذِينَ   َ يخَُادِعُونَ اللََّّ  }

{ يَشْعرُُونَ  يكَْ 9وَمَا  كَانوُا  بمَِا  ألَِيمُ  عَذاّبٌ  وَلهَُمْ  مَرَضًا   ُ اللََّّ فَزَادهَُمُ  رَضُُ  مَّ قلُوُبِهِم  فيِ  ذِبوُنَ { 

{10{ مُصْلِحُونَ  نحَْنُ  إنَِّمَا  قاَلوُا  الْأرَْضِ  فيِ  تفُسِدوُا  لاَ  لهَُمْ  قيِلَ  وَإذِاَ  هُمُ 11{  إنَِّهُم  ألَاَ   }

{ وَإذِاَ قيِلَ لَهُمْ ءَامِنوُا كَمَا ءَامَنَ النَّاسُ قاَلوُا أنَؤُْمِنُ كَمَاءَامَنَ 12الْمُفِسِدوُنَ وَلَـكِن لاَّ يشَْعرُُونَ }

{ لايَعَْلَمُونَ  وَلكَِن  السُّفهََاءُ  هُمُ  إنَِّهُمْ  ألَاَ  وَإذِاَ  13السُّفهََاءُ  ءَامَنَّا  قاَلوُا  ءَامَنوُا  الَّذِينَ  لَقوُا  وَإِذاَ   }

{ مُسْتهَْزِءُونَ  نَحْنُ  إنَِّمَا  مَعكَُمْ  إنَِّا  قاَلوُا  شَيَاطِينهِِمْ  فِي 14خَلَوْإِلىَ  وَيمَُدُّهُمْ  بهِِمْ  يَسْتهَْزِئُ   ُ اللََّّ  }

{ يعَْمَهُونَ  كَانوُا  15طُغْياَنهِِمْ  وَمَا  تجَِارَتهُُمْ  رَبحَِت  فمََا  باِلْهُدىَ  الضَّلالََةَ  اشْترََوا  الَّذِينَ  أوُلَـئكَِ   }

{  16مُهْتدَِينَ }  
 

Artinya : Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka, kamu beri 

peringatan atau tidak kamu beri peringatan, mereka tidak juga akan beriman. Allah telah 

mengunci-mati hati dan pendengaran mereka, dan penglihatan mereka ditutup. dan bagi 

mereka siksa yang Amat berat. di antara manusia ada yang mengatakan: "Kami beriman 

kepada Allah dan hari kemudian," pada hal mereka itu Sesungguhnya bukan orang-orang 

yang beriman. mereka hendak menipu Allah dan orang-orang yang beriman, Padahal 

mereka hanya menipu dirinya sendiri sedang mereka tidak sadar. dalam hati mereka ada 

penyakit, lalu ditambah Allah penyakitnya; dan bagi mereka siksa yang pedih, disebabkan 

 
22 Aisyah Abdurrahman Binti Syathi’, Umm An-Nabi’ (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi, 1979), p. 37. 
23 Abu Ja’far bin Jarir Ath Thabari, Tarikh Al-Rusul Wa al-Muluk, Jilid 2 (Mesir: al-Husainiyah), p. 437. 



 

6 
 

mereka berdusta. dan bila dikatakan kepada mereka:"Janganlah kamu membuat kerusakan 

di muka bumi". mereka menjawab: "Sesungguhnya Kami orang-orang yang Mengadakan 

perbaikan." Ingatlah, Sesungguhnya mereka Itulah orang-orang yang membuat kerusakan, 

tetapi mereka tidak sadar. apabila dikatakan kepada mereka: "Berimanlah kamu 

sebagaimana orang-orang lain telah beriman." mereka menjawab: "Akan berimankah Kami 

sebagaimana orang-orang yang bodoh itu telah beriman?" Ingatlah, Sesungguhnya 

merekalah orang-orang yang bodoh; tetapi mereka tidak tahu. dan bila mereka berjumpa 

dengan orang-orang yang beriman, mereka mengatakan: "Kami telah beriman". dan bila 

mereka kembali kepada syaitan-syaitan mereka, mereka mengatakan: "Sesungguhnya Kami 

sependirian dengan kamu, Kami hanyalah berolok-olok." Allah akan (membalas) olok-

olokan mereka dan membiarkan mereka terombang-ambing dalam kesesatan mereka. 

mereka Itulah orang yang membeli kesesatan dengan petunjuk, Maka tidaklah beruntung 

perniagaan mereka dan tidaklah mereka mendapat petunjuk. (Qs. Al-Baqarah [2] : 6-16).  

 

Seperti halnya Abdullah bin Ubay, golongan Munafik lainnya juga tidak henti-hentinya 

memperolok-olok, mencemooh, bahkan memfitnah Nabi Muhammad SAW. Seperti 

tuduhannya terhadap Aisyah yang berselingkuh dengan Shafwan bin Muaththal al-Sulami 

maupun fitnahnya mengenai pernikahan Nabi Muhammad SAW terhadap istri anak 

angkatnya, Zaid bin Haritsah. Tidak hanya itu, bahkan mereka menjadikan Agama Nabi 

Muhammad sebagai bahan ejekan.24  

Muhammad Izzat Darwazah dalam Sirah al-Rusulnya mengelompokkan sikap 

orang-orang munafik yang berada di Madinah menjadi tiga,25 yaitu : 1) Sifat dan kondisi 

mereka ; 2) Sifat mereka terhadap dakwah kenabian Muhammad ; 3) sikap mereka terhadap 

jihad.  

Pertama, sikap orang-orang Munafik terhadap umat Islam di bagi menjadi dua, ada 

dari kalangan mereka yang secara terang-terangan 1) memusuhi, mencemooh, dan 

memfitnah umat Islam serta 2) meraka yang memiliki jiwa yang lemah dan rapuh. Sehingga 

tidak ada satupun hadis yang mengutarakan untuk memerangi orang-orang Munafik, di 

karenakan sikap mendua yang mereka tampakkan.26  

Kedua, sementara sikap mereka terhadap dakwah Nabi Muhammad di bagi menjadi 

tiga ; 1) menipu, 2) mencemooh, 3) bersekongkol. Dengan sikap inilah mereka mengambil 

sesuatu dari umat Islam kemudian menjualnya kepada kalangan Yahudi dan kalangan yang 

memusuhi umat Islam. Bahkan, dengan kemunafikannya inilah mereka mengambil sikap 

 
24 Shafiy Al-Mubarakfury, Ar-Rahman Ar-Rahiq al-Makhtum (Beirut: Dar al-Arqam), p. 97. 
25 Muhammad Izzat Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Muqtabasah Min Al-Qur’an (Beirut-Lebanon: 

Mansyurat Maktabah al-’Ashriyyah, 1400), p. 157. 
26 Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Muqtabasah Min Al-Qur’an, p. 159. 



 

7 
 

pura-pura atas keimanannya, padahal mereka masih dalam keadaan sesat dan 

menyesatkan.27  

Ketiga, adapun sikap mereka terhadap jihad di bagi menjadi dua ; 1) ajakan untuk 

berjihad, 2) peristiwa mengenai yang terjadi dalam jihad. Mengenai sikap yang pertama, 

mereka acapkali mempengaruhi umat Islam yang ikut dalam peperangan dengan 

mengatakan seandainya engkau tidak ikut dalam peperangan, niscaya engkau tidak akan 

mati dan terbunuh. Sedangkan mengenai yang kedua, mereka sering sekali di ajak untuk 

berjihad namun menolaknya di karenakan mereka tidak percaya dengan jumlah yang sedikit 

umat Islam dapat memenangi pertempuran.28  

Dari paparan mengenai sikap dan tabi’at kalangan Munafik di atas, penulis dapat 

menyimpulkan bahwasanya keberadaan mereka sangat membahayakan umat Islam di 

Madinah di karenakan sikap berpura-pura terhadap keimanannya serta sikap mendua yang 

ada pada diri mereka antara kebaikan dan kebathilan, sehingga keberadaan mereka lebih 

berbahaya ketimbang kaum Yahudi dan Kafir Quraisy.  

 

 

2. Sikap Kaum Yahudi di Madinah 

Kaum Yahudi yang berada di Madinah merupakan kaum yang berasal dari Israil, 

mereka lari dari penyiksaan orang-orang Romawi. Ketika mereka berada di Madinah, 

mereka hidup berdampingan dengan orang-orang Arab dan menggunakan nama-nama 

orang-orang Arab. Akan tetapi di tengah hubungan tersebut, mereka tetap dengan sikap 

fanatisme, sehingga memandang orang-orang Arab sebagai kolot, bodoh, tidak punya kitab 

suci, dan hartanya boleh di ambil kapan saja.29  

Orang-orang Yahudi di Madinah juga kerap melakukan makar dan berkomplotan 

dengan orang-orang Munafik untuk mengadu domba antar suku, sehingga sering terjadi 

pertumpahan darah, pemberontakan, dan lain sebagainya. Tidak hanya itu, mereka juga di 

kenal sebagai raja di bidang perekonomian di karenakan menguasai bidang-bidang 

perekonomian dan perdagangan.30  

Kaum Yahudi di Madinah terbagi menjadi dua kelompok, kelompok pertama terdiri 

dari Bani Qainuqa, Bani Nazhir, dan Bani Quraizhah. Kelompok ini merupakan keturunan 

Bani Israil, bahkan kelompok ini menguasai kekayaan dalam bidang pertanian dan 

 
27 Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Muqtabasah Min Al-Qur’an, p. 161. 
28 Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Muqtabasah Min Al-Qur’an, p. 162. 
29 Abu Hasan Ali An-Nadwy, As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar asy-Syuruq, 1982), p. 52. 
30 Abu Muhammad Abdul Malik Ibnu Hisyam, As-Sirah an-Nabawiyyah (Dar al-Jamil), p. 93. 



 

8 
 

perdagangan di Madinah. Sedangkan kelompok kedua terdiri dua suku, yaitu Aus dan 

Khazraj. Kelompok ini merupakan warga kelas dua di kalangan Yahudi Madinah karena 

mereka kelompok pendatang dari golongan Arab Qathaniyyah.31  

Kaum Yahudi menjadikan Madinah sebagai tujuan pelariannya dari penyiksaan 

Romawi di karenakan kondisi Madinah yang lebih subur ketimbang Makkah sehingga 

sangat menjanjikan untuk mengembangkan keahlian mereka baik di bidang pertanian 

maupun perdagangan. Tidak hanya ahli dalam bidang perekonomian saja, mereka juga di 

jadikan sebagai guru, tokoh agama, dan hakim. Sehingga menjadikan posisi umat Yahudi di 

Madinah semakin kuat, berpengaruh, dan terhormat.32  

Dengan melihat posisi kaum Yahudi yang sangat berpengaruh di Madinah, Nabi 

Muhammad SAW ketika sampai di sana hendak mengadakan perjanjian dengan kaum 

Yahudi untuk bergotong royong membangun dan menjaga Madinah dari serangan musuh. 

Perjanjian inilah yang kemudian kelak di kenal sebagai Piagam Madinah.33  

Dengan keterpengaruhan dan eksistensi Kaum Yahudi di Madinah itulah yang 

membuat kaum Yahudi mewanti-wanti Nabi Muhammad SAW untuk tidak menyebarkan 

agamanya di Madinah, dan justru mengharapkan Nabi dan umatnya untuk masuk ke dalam 

Agama Yahudi agar mereka masuk surga.34 Atas dasar sikap itulah, Aksin Wijaya membagi 

menjadi tiga sikap kaum Yahudi terhadap dakwah Nabi Muhammad SAW, yaitu :35 

Pertama, sikap mereka terhadap dakwah kenabian Muhammad. Beberapa ayat Al-

Qur’an mengisahkan penentangan kaum Yahudi terhadap kenabian Muhammad, walaupun 

Al-Qur’an sudah beberapa kali mengingatkan nikmat dan karunia Allah kepada para 

pendahulunya, serta azab yang mereka terima ketika menentang ajaran-ajaran yang di 

sampaikan Allah dan Rasulnya. Akan tetapi, mereka tetap saja menentang dan menolak 

dakwah Nabi Muhammad SAW.  

Kedua, sikap mereka yang bersifat argumentatif. Mereka mengklaim bahwasanya 

hanya agama Yahudi-lah agama yang mendapat petunjuk dari Allah SWT serta mereka juga 

mengklaim bahwa agama Yahudi ialah agama yang paling baik dan benar dan sekaligus 

 
31 Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Buthi, Fiqh As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi, 

1991), p. 109. 
32 Philip K. Hitti, History Of The Arabs : From the Earliest Times to the Present, Edition 10, terj. R. Cecep 

Lukman Yasin dan Dedi Slamet Riyadi (New York: Palgrave Macmillan, 2002), p. 313. 
33 Ali Sodiqin, Antropologi Al-Qur’an : Model Dialektika Wahyu Dan Budaya (Yogjakarta: ar-Ruzz Media 

Group, 2020), p. 27. 
34 Jawad Ali, Al-Mufashshal fi Tarikh al-’Arab Qabla al-Islam, Jilid 1 (Beirut-Lebanon: Al-Markaz al-

Saqafi al-Arabi, 1968), p. 419. 
35 Aksin Wijaya, Sejarah Kenabian Dalam Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad Izzat Darwazah 

(Yogjakarta: IRCiSoD, 2022), pp. 217–21. 



 

9 
 

sebagai pelanjut agama Nabi Ibrahim. Sehingga mereka berpandangan bahwa Nabi Ibrahim 

sebagai bapak para Nabi dan anak-anaknya ialah Agama Yahudi. Atas klaim-klaim 

tersebut, Al-Qur’an menyanggah pendapatnya di karenakan Nabi Ibrahim lahir jauh dari 

kelahiran Nabi Musa dengan kitab Tauratnya. Sehingga tidak masuk akal untuk 

menganggap Nabi Ibrahim menganut agama Yahudi, karena menurut Al-Qur’an agama 

Nabi Ibrahim ialah agama yang hanif bukanlah agama Yahudi atau Nasrani yang 

mengajarkan kesyirikan dan kemusyrikan.  

Ketiga, mereka suka memperdaya umat Islam dan bersengkongkol dengan orang-

orang Munafik dan Musyrik. Al-Qur’an dalam beberapa ayatnya melarang umat Yahudi 

yang sudah di beri nikmat untuk menjadi kafir dan menyembunyikan kebenaran serta 

menggantinya dengan kebatilan.  

Tidak hanya itu saja, umat Yahudi merupakan umat yang banyak sekali melakukan 

penyelewangan terhadap kitab sucinya, sehingga tidak mengerankan banyak sekali ayat-

ayat Al-Qur’an yang memperingatkan umat Yahudi untuk berhukum dengan hukum Allah 

sebut saja seperti Qs. Al-Maidah [5] : 44, bahkan ketika mereka tidak berhukum dengan 

Allah mereka di gambarkan seperti keledai sebagaimana terdapat dalam Qs. Al-Jumu’ah 

[62] : 5. Oleh sebab itu, ayat-ayat di dalam Al-Qur’an yang berkonotasi untuk berhukum 

dengan hukum Allah banyak merujuk terhadap tindakan pembangkangan umat Yahudi 

terhadap kitab sucinya.  

3. Pergeseran Paradigma atas Ayat-ayat Khilafah  

وَإذِْ قاَلَ رَبُّكَ لِلْمَلائَِكَةِ إنِيِّ جَاعِلُُ فيِ الأرَْضِ خَلِيفَةً قاَلوُا أتَجَْعَلُ فِيهَا مَن يفُْسِدُ فيِهَا  

سُ لَكَ قاَلَ إنِيِّ أعَْلمَُ مَا لاَ تعَْلمَُونَ } مَآءَ وَنحَْنُ نسَُبِّحُ بحَِمْدِكَ وَنقُدَِّ {30وَيسَْفِكُ الدِّ  
 

Artinya : (Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak 

menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak 

menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami 

bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya 

Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (Qs. Al-Baqarah [2] : 30).  

 

Ayat ini secara makro turun berkenaan dengan sikap orang-orang munafik di 

Madinah yang kerap kali bersekongkol dengan kalangan Yahudi dan Musyrik Makkah 

untuk menghalangi dakwah Nabi Muhammad SAW maupun berbuat kerusuhan di 

Madinah. Sehingga oleh Al-Qur’an mereka di wajibkan untuk taat kepada khalifah dalam 

hal ini Nabi Muhammad SAW sebagai khalifah di Madinah pada waktu itu.36 

 
36 Ibnu Sa’ad, Thabaqat Al-Kubra (Beirut: Dar Shadir), p. 137. 



 

10 
 

Dengan itu, ayat ini merespon keadaan dan sifat kaum Munafik di Madinah yang 

kerap kali menjadi biang kerusuhan dan ketidakstabilan sosial di Madinah. Bahkan mereka 

sering kali menyebarkan fitnah dan bersengkongkol dengan kalangan Yahudi dan Musyrik 

Makkah untuk menghasut umat Islam agar tidak ikut dalam peperangan dan lain 

sebagainya.  

Tidak hanya itu saja, mereka juga sering memperjualbelikan keimanannya 

sebagaimana disebutkan dalam Qs. Al-Baqarah [2] : 14 : 

نُ وَإذِاَ لَقوُا الَّذِينَ ءَامَنوُا قاَلوُا ءَامَنَّا وَإذِاَ خَلَوْإِلىَ شَياَطِينهِِمْ قاَلوُا إنَِّا مَعكَُمْ إنَِّمَا نحَْ 

{14مُسْتهَْزِءُونَ }  
 

Artinya : dan bila mereka berjumpa dengan orang-orang yang beriman, mereka 

mengatakan: "Kami telah beriman". dan bila mereka kembali kepada syaitan-

syaitan mereka, mereka mengatakan: "Sesungguhnya Kami sependirian dengan 

kamu, Kami hanyalah berolok-olok." 

 

Ayat ini oleh Al-Wahidi turun berkenaan dengan sikap Abdullah bin Ubay bin Salul 

yang kerap kali bersikap mendua, dalam artian ia akan beriman ketika menemui sahabat-

sahabat Nabi dan akan menyembunyikan keimanannya ketika mereka bertemu dengan 

kalangan Yahudi dan Musyrik Makkah.37 

Atas semua itulah, mereka di minta untuk taat kepada seorang pemimpin 

berdasarkan perintah-perintah yang diperintahkan oleh Allah SWT sebagaimana tertuang 

dalam Qs. Al-Baqarah [2] : 2738 

ُ بِهِ أنَ يوُصَلَ وَيفُْسِدوُنَ فيِ   ِ مِن بعَْدِ مِيثاَقِهِ وَيَقْطَعوُنَ مَآأمََرَ اللََّّ الَّذِينَ ينَقضُُونَ عَهْدَ اللََّّ

{ 27الْخَاسِرُونَ }الأرَْضِ أوُْلَـئكَِ هُمُ   

 
Artinya :  (yaitu) orang-orang yang melanggar Perjanjian Allah sesudah Perjanjian 

itu teguh, dan memutuskan apa yang diperintahkan Allah (kepada mereka) untuk 

menghubungkannya dan membuat kerusakan di muka bumi. mereka Itulah orang-

orang yang rugi. 

 

Hal senada juga di ungkapkan oleh Wahbah Al-Zuhaili dalam tafsirnya, ia 

berpandangan bahwasanya ayat ini menunjukkan kewajiban untuk menaati seorang 

pemimpin berdasarkan perintah yang ia keluarkan dari nash-nash Al-Qur’an dan Hadis.39 

Sehingga, M. Quraish Shihab memahami kata khalifah dengan makna menggantikan, dalam 

 
37 Ahmad Al-Wahidi, Al-Asbabun Nuzul (Beirut: Al-Markaz Al-Tsaqafi Al-’Arabi, 2006), p. 167. 
38 M. Quraish Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW Dalam Sorotan Al-Qur’an Dan Hadis-Hadis 

Shahih (Jakarta: Lentera Hati, 2018), p. 88. 
39 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 1 (Damaskus: 

Dar al-Fikr, 2001), p. 373. 



 

11 
 

artian, pemimpin di muka bumi menggantikan tugas Allah SWT di dalam menegakkan 

perintahnya. Oleh sebab itu, seorang pemimpin dalam konteks ayat ini menjadi 

kepanjangan tangan dari Allah SWT di dalam menegakkan hukum-hukum yang Allah SWT 

keluarkan.40  

Tidak hanya M. Quraish Shihab dan Wahbah Al-Zuhaili saja yang berpandangan 

demikian, melainkan Al-Qurthubi juga mengemukakan argumen yang sama, bahwasanya 

Adam as sebagai khalifah pertama di muka bumi bertugas sebagai pengganti Allah SWT di 

dalam menegakkan ajarannya.41 Lain halnya dengan pandangan di atas, Al-Jabiri 

mengemukakan dua pendapat mengenai definisi khalifah. Pertama merujuk kepada definisi 

khalifah kepada Nabi Adam as saja dan kedua khalifah yang bermakna Adam as dan 

keturunannya. Sehingga Nabi Adam as dan keturunannya bertugas sebagai pengganti Allah 

SWT di dalam menegakkan ajaran-ajaran Allah SWT.42 Atas dasar itulah, Muhammad Izzat 

Darwazah berpandangan bahwasanya para khalifah di muka bumi ini bertugas untuk 

mengajak kepada kebaikan serta berhukum dengan hukum yang di keluarkan oleh Allah 

SWT.43  

Dengan demikian, ayat ini dapat dipahami sebagai ketaatan mutlak seluruh 

masyarakat terhadap pemimpinnya dikarenakan ia merupakan pengganti Allah SWT di 

muka bumi di dalam menjalankan ajaran-ajaran yang ia perintahkan. Akan tetapi ayat ini 

mengalami pergeseran paradigma dalam Qs. Al-Nisa’ [4] : 59, 

 

سُولَ وَأوُْلِى الْأمَْرِ مِنكُمْ فإَنِ تنَاَزَعْتمُْ فِي   ياَأيَُّهَا الَّذِينَ ءَامَنوُا أطَِيعوُا اللهَ وَأطَِيعوُا الرَّ

سُولِ إِن كُنتمُْ تؤُْمِنوُنَ باِللهِ وَالْيَوْمِ الْأخَِرِ ذلَِكَ خَيْرُُ وَأحَْسَنُ تَ  {59أوِْيلاً }شَىْءٍ فرَُدُّوهُ إِلىَ اللهِ وَالرَّ  
 

Artinya : Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi 

Muhammad SAW) serta ulil amri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu 

berbeda pendakat tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rasulnya 

(Sunnahnya) jika kamu beriman kepada Allah dan Hari Kemudian. Ang demikian itu lebih 

baik (bagimu) dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di akhirat). (Qs. Al-Nisa’ [4] : 59).  

 

Ayat ini oleh Al-Suyuthi turun berkenaan dengan Abdullah bin Hudzafah yang 

berada dalam keadaan marah kemudian memerintahkan pasukannya untuk menyalakan api 

dan masuk ke dalam api tersebut.44 Dari asbabun nuzul itulah kita bisa melihat bahwasanya 

 
40 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), p. 297. 
41 Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi), p. 268. 
42 Al-Jabiri, Fahm Al-Qur’an Al-Hakim : Al-Tafsir Al-Wadih Hasba Tartib Al-Nuzuli, pp. 66–69. 
43 Muhammad Izzat Darwazah, Al-Tafsir Al-Hadist : Tartib Al-Suwar Hasba Al-Nuzuli, Jilid 1 (Kairo: Dar 

Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1962), p. 329. 
44 Jalaluddin Al-Misri Al-Suyuthi, Lubab Al-Nuqul Fi Asbab an-Nuzul (Mesir: Dar al-Fikr, 2002), p. 275. 



 

12 
 

ketaatan seorang pasukan tidak bersifat mutlak terhadap seorang pemimpin. Melainkan 

ketaatan tersebut bersifat syarat, yaitu ketergantungan terhadap ketaatannya kepada Allah 

dan Rasul-Nya.  

Sejalan dengan pandangan di atas, Wahbah Al-Zuhaili juga melihat bahwa ketaatan 

seseorang kepada pemimpin tidak bersifat mutlak sebagaimana tertuang dalam Qs. Al-

Baqarah [2] : 30 melainkan ketergantungan peraturan yang ia keluarkan di sesuaikan 

dengan ketentuan dalam Al-Qur’an dan Hadis.45 Lain halnya dengan pandangan di atas, Al-

Qurthubi justru melihat ayat ini sebagai kewajiban seorang pemimpin untuk berhukum 

dengan Al-Qur’an dan Hadis, sehingga masyarakat mempunyai kewajiban untuk 

menaatinya.46  

M. Quraish Shihab mengawali penafsiran terhadap ayat ini dengan sebuah 

ungkapan la tha’ata li makhluqin fi ma’shiyatin khaliq/ tidak dibenarkan taat kepada 

seorang makhluk dalam keadaan kemaksiatan kepada khaliq. Atas dasar itulah, ia 

memandang ayat ini sebagai pembatas ketaatan masyarakat terhadap pemimpinnya.47 

Bahkan Rasyid Ridha memandang ayat ini sebagai landasan di dalam menjalankan 

kekuasaan dan pemerintahan.48 Sehingga, Jalaluddin Al-Suyuthi dan Al-Mahalli melihat 

ayat ini sebagai pintu terakhir untuk menarik sebuah ketentuan hukum dengan kembali 

kepada Al-Qur’an dan Sunnah dalam suatu persoalan yang diperselisihkan.49  

Atas dasar itulah, Qs. Al-Nisa’ [4] : 59 menjadi pembatas atas ketaatan seorang 

terhadap pemimpin nya di karena ayat tersebut membatasinya dengan syarat bahwa aturan 

yang dikeluarkan oleh pemimpin tersebut harus berdasarkan ketentuan Allah dan Rasul. 

Bahkan narasi dalam Qs. Al-Nisa’ [4] : 59 tersebut diperkuat oleh Qs. Al-Maidah [5] : 49 

dengan menjadikan para pemuka agama kalangan Yahudi sebagai contoh yang mengajak 

umatnya untuk berpaling dari aturan-aturan yang telah ditetapkan oleh kitab sucinya ;  

أنَزَلَ   مَآ  بعَْضِ  يَفْتنِوُكَ عَن  أنَ  وَاحْذرَْهُمْ  أهَْوَاءَهُمْ  َّبِعْ  وَلاتَتَ بمَِآأنَزَلَ اللهُ  بيَْنهَُم  احْكُم  وَأنَِ 

نَ ا مِّ وَإِنَّ كَثيِرًا  أنَ يصُِيبهَُم ببَِعْضِ ذنُوُبهِِمْ  أنََّمَا يرُِيدُ اللهُ  فإَنِ توََلَّوْا فاَعْلَمْ  إِليَْكَ  لنَّاسِ  اللهُ 

{ 49لَفاَسِقوُنَ }  

 
Artinya : Hendaklah engkat memutuskan (urusan) di antara mereka menurut aturan 

yang diturunkan Allah dan janganlah engkah mengikuti hawa nafsu mereka. 

Wasapadailah mereka agar mereka tidak dapat memperdayakan engkau untuk 

 
45 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 3 (Damaskus: 

Dar al-Fikr, 2001), p. 303. 
46 Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 5 (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi), p. 83. 
47 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), p. 143. 
48 Muhammad Abduh and Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, Jilid 2 (Mesir: Dar Al-Je’il, 1948), pp. 126–127. 
49 Jalaluddin Al-Suyuthi and Jalaluddin Al-Mahalli, Tafsir Jalalain (Surabaya: Pustaka Elba, 2015), p. 127. 



 

13 
 

meninggalkan sebagian apa yang telah diturunkan Allah kepadamu. Jika mereka 

berpaling (dari hukum yang telah diturunkah Allah), ketahuilah bahwa 

sesungguhnya Allah berkehendak menimpakan musibah kepada mereka disebabkan 

sebagian dosa-dosa mereka. Sesungguhnya banyak dari manusia adalah orang-

orang yang fasik. (Qs. Al-Maidah [5] : 49).  

 

Ayat ini oleh Al-Suyuthi turun berkenaan dengan kedatangan para pendeta Yahudi 

yang mereka berselisih paham mengenai suatu perkara kemudian meminta pendapat dari 

Rasullah SAW, dan Rasullah meminta mereka untuk berhukum dengan hukum yang ada 

dalam kitabnya, sehingga turunlah Qs. Al-Maidah [5] : 49.50 Dari asbabun nuzul inilah, kita 

bisa melihat bahwasanya ayat ini turun mengenai anjuran kepada kaum Yahudi untuk 

berhukum dengan hukum yang diturunkan oleh Allah dalam Tauratnya.  

Sehingga ayat ini menjadikan kalangan Yahudi sebagai lawan bicaranya, tidak 

hanya ini saja yang menyinggung mengenai teguran kepada kaum Yahudi untuk berhukum 

dengan hukum yang ada dalam kitab sucinya seperti halnya juga terdapat dalam Qs. Al-

Maidah [5] : 44 dan Qs. Al-Jumu’ah [62] : 551 

بَّانيُِّونَ إنَِّآأنَْزَلْناَ التَّوْرَاةَ فيِهَا هُدىً وَنوُرُُ يحَْكُمُ بهَِا النَّبيُِّونَ الَّذِينَ أسَْلمَُوا لِلَّذِينَ هَادوُا وَا لرَّ

  وَالْأحَْباَرُ بمَِا اسْتحُْفِظُوا مِنْ كِتاَبِ اللهِ وَكَانوُا عَليَْهِ شُهَدآَءَ فلَاَ تخَْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْنِ وَلاَ 

{ 44تشَْترَُوا بئِاَياَتيِ ثمََناً قَلِيلاً وَمَن لَّمْ يحَْكُم بمَِآأنَزَلَ اللهُ فأَوُْلائَكَِ هُمُ الْكَافرُِونَ }  
 

Artinya : Sesungguhnya Kami telah menurunkan kitab Taurat di dalamnya (ada) 

petunjuk dan cahaya (yang menerangi), yang dengan kitab itu diputuskan perkara orang-

orang Yahudi oleh nabi-nabi yang menyerah diri kepada Allah, oleh orang-orang alim 

mereka dan pendeta-pendeta mereka, disebabkan mereka diperintahkan memelihara Kitab-

Kitab Allah dan mereka menjadi saksi terhadapnya. karena itu janganlah kamu takut kepada 

manusia, (tetapi) takutlah kepada-Ku. dan janganlah kamu menukar ayat-ayat-Ku dengan 

harga yang sedikit. Barangsiapa yang tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan 

Allah, Maka mereka itu adalah orang-orang yang kafir. 

 

لوُا التَّوْرَاةَ ثمَُّ لَمْ يحَْمِلوُهَا كَمَثلَِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أسَْفاَرًا   مَثلَُ الَّذِينَ حُم ِ
بِئسَْ مَثلَُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبوُا بِئاَياَتِ اللهِ وَاللهُ لايََهْدِي الْقوَْمَ الظَّالِمِينَ 

{5 }  

 
Artinya : perumpamaan orang-orang yang dipikulkan kepadanya Taurat, kemudian 

mereka tiada memikulnya adalah seperti keledai yang membawa Kitab-Kitab yang 

tebal. Amatlah buruknya perumpamaan kaum yang mendustakan ayat-ayat Allah 

itu. dan Allah tiada memberi petunjuk kepada kaum yang zalim. 

 

 
50 Al-Suyuthi, p. 83. 
51 Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW Dalam Sorotan Al-Qur’an Dan Hadis-Hadis Shahih, p. 

155. 



 

14 
 

Seperti halnya argumen di atas, Al-Zuhaili juga mengatakan hal demikian 

bahwasanya ayat ini menceritakan kepada kaum Yahudi untuk berhukum dengan hukum 

yang Allah SWT turunkan dalam tauratnya. Bahkan dalam sejarah kita bisa melihat 

bahwasanya kalangan Yahudi tidak segan-segan untuk mengganti redaksi kitab suci 

dikarenakan tidak sesuai dengan kemauan yang mereka inginkan, seperti halnya, Nabi 

Muhammad SAW yang tidak berasal dari golongannya dan lain sebagainya.52 Hal senada 

juga di ungkapkan oleh M. Quraish, baginya, ayat ini berupa anjuran dan sekaligus perintah 

terhadap kalangan Yahudi untuk berhukum dengan hukum yang terdapat dalam kitab 

sucinya.53  

Tidak hanya itu, Al-Wahidi ketika mengemukakan asbabun nuzul dari Qs. Al-

Maidah [5] : 44 berpandangan bahwasanya ayat ini turun ketika ada suatu kasus perzinaan 

di kalangan Yahudi, kemudian dari kalangan mereka di minta untuk bertanya kepada 

Rasullah SAW, beliaupun menjawab, berhukumlah dengan hukum yang ada di dalam kitab 

sucinya. Akan tetapi kalangan Yahudi tidak menaati saran tersebut.54  

Dengan demikian, Qs. Al-Maidah [5] : 49 menjadi bukti nyata bahwa ketaatan 

terhadap pemimpin tidak bersifat mutlak, melainkan ketaatan tersebut tergantung pada 

sejauhmana mereka taat kepada Allah dan Rasulnya. Oleh karenanya, ayat yang dijadikan 

sebagai dalih untuk menegakkan khilafah sama sekali tidak berbicara mengenai hal 

tersebut, melainkan pembicaraan mengenai sejauhmana seseorang taat terhadap 

pemimpinnya. Oleh karenanya, makna otentik yang bisa kita ambil dalam ayat-ayat tersebut 

ialah ketaatan umat terhadap pemimpinnya tidak bersifat mutlak, melainkan ditentukan 

sejauhmana mereka mengeluarkan kebijakan berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis, terlebih 

lagi ketika kebijakannya tersebut sama sekali tidak mencerminkan kesejahteraan, 

kedamaian, dan kebahagian bagi masyarakatnya.  

 

 
52 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 4 (Damaskus: 

Dar al-Fikr, 2001), p. 117. 
53 Shihab, Tafsir Al-Misbah, p. 152. 
54 Al-Wahidi, p. 65. 



 

15 
 

 
Ket : Pergeseran Paradigma Ayat-ayat Khilafah  

 

 

Dengan adanya pergeseran paradigma yang terdapat ayat-ayat khilafah,bahkan ayat 

tersebut tidak berbicara mengenai kewajiban untuk menegakan khilafah islamiyyah, 

melainkan mengenai sejauhmana umat taat terhadap pemimpinya, penulis kemudian dalam 

hal ini hendak melihat bagaimana asal muasal konsep al-Din wa al-Daulah yang menjadi 

landasan para pengusung khilafah. Konsep al-Din wa al-Daulah yang menjadi landasan 

tersebut berasal dari salah satu karya dari al-Ghazali yaitu al-Iqtisad fi al-I’tiqad.55 Akan 

tetapi menurut Ahmet T Kuru dalam Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan, konsep 

tersebut berasal dari kesalahan al-Ghazali memahami ungkapan tersebut sebagai hadis, 

padahal konsep tersebut merupakan pepatah yang sering diucapkan dalam kerajaan Persia 

Sasaniyyah.56 Pandangan Ahmet T Kuru tersebut juga diamini oleh Erwin Rosenthal dalam 

Political Thought in Medieval Islam.57  

Sehingga, Ali Abd al-Raziq berpandangan bahwasanya Islam sebagai sebuah agama 

tidak ada hubungannya dengan negara. Bahkan bagi-nya, Nabi Muhammad SAW sebagai 

teladan bagi umat Islam sama sekali tidak pernah bersentuhan dengan politik, melainkan 

Nabi hanya fokus terhadap hal-hal ibadah.58 Lain halnya dengan Ali Abd al-Raziq, Khalil 

Abd al-Karim justru menjadikan figur Nabi Muhammad SAW sebagai barometer konsep 

al-Din wa al-Daulah, akan tetapi konsep tersebut hilang bahkan tidak akan pernah ada lagi 

seiring dengan wafatnya Nabi Muhammad SAW.59  

Dengan itu, tidak berlebihan ketika Asymawi berpandangan bahwasanya para 

pengusung khilafah mengidap penyakit schizophrenia. Karena, pada kenyataannya, mereka 

 
55 Al-Ghazali, Al-Iqtisad Fi al-’Itiqad (Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 2013), p. 231. 
56 Ahmet T. Kuru, Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan, Edisi 1 (Jakarta: Gramedia, 2020), p. 15. 
57 Erwin I. J. Rosenthal, Political Thought In Medievel Islam : An Introductory Outline (Cambridge: 

Cambridge University Press, 1958), p. 39. 
58 Ali Abd Al-Raziq, Al-Islam Wa Ushul al-Hukm (Mesir: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1926), p. 128. 
59 Khalil Abd Al-Karim, Al-Islam Bayn al-Daulah al-Diniyah Wa al-Daulah al-Madaniyyah (Mesir: Dar 

Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1995), p. 18. 

Kewajiban untuk
menaati khalifah di
karenakan ia merupakan
pengganti Allah SWT di
muka bumi sebagai
penegak ajaran-ajaran
yang Allah SWT
tuangkan

Ketaatan terhadap
pemimpin kemudian di
batasi dengan
ketergantuan peraturan
atau kebijakan yang
mereka keluarkan di
sesuaikan dengan
kandungan Al-Qur'an
dan Hadis

Ketaatan terhadap
pemimpin pada
sejauhmana mereka taat
terhadap Al-Qur'an dan
Hadis kemudian mendapat
penegasan dalam kasus para
pemuka agama Yahudi
yang tidak taat terhadap
aturan yang diberikan dan
berusaha menyelewengkan
narasi kitab sucinya.



 

16 
 

yang melabeli pemerintahannya sebagai Islam juga tidak luput dari kasus-kasus seperti 

korupsi, kolusi, dan Nepotisme atau apa yang dikenal dengan istilah KKN.60 Sehingga 

Mun’im Sirry menyatakan bahwasanya konsep khilafah Islamiyyah dengan menjadikan 

hukum konstitusi Negara sebagai sebuah konsep yang mustahil61 dikarenakan tidak ada 

satupun dalil Qur’ani maupun Hadis yang dapat dijadikan sabagai dalih untuk membangun 

konsepnya. Dengan demikian, untuk menutup artikel ini, sudah sepatutnya kita 

mempertimbangkan salah satu kategorisasi dari Abdul Mustaqim mengenai hubungan 

agama dan Negara.62 Salah satu ketagorisasinya menyebutkan bahwasanya hubungan di 

antara keduanya bersifat simbiotik, dalam artian, agama dan Negara saling membutuhkan di 

dalam melaksanakan sebuah konstitusi dalam pemerintahan. Hal tersebut di dasarkan 

bahwasanya, banyak sekali konsep-konsep di luar labelilasasi Islam yang sejalan dengan 

nilai-nilai Islam itu sendiri, seperti keadilan, kesetaraan, pengentasan kemiskinan, dan lain 

sebagainya.  

D. KESIMPULAN 

Berdasarkan pemaparan di atas, dengan menawarkan pembacaan atas ayat-ayat yang 

dijadikan sebagai dalih kewajiban menegakkan khilafah islamiyyah dengan meletakkan ayat-ayat 

tersebut dalam konteks historis dan kronologisnya, penulis sampai pada satu kesimpulan bahwa 

ayat-ayat tersebut sama sekali tidak berbicara mengenai penegakkan atas konsep khilafah 

islamiyyah, melainkan mengenai tata cara umat di dalam menaati perintah ataupun kebijakan 

seorang pemimpin, terlebih lagi konsep al-din wa al-daulah yang dijadikan sebagai dalih 

menegakkan khilafah islamiyyah merupakan kesalahan seorang Imam al-Ghazali di dalam 

memandang ungkapan tersebut sebagai sebuah hadis. Oleh karenanya, sudah saatnya kita 

menjadikan hubungan antara agama dan Negara secara simbiotik, disebabkan terdapat beberapa 

konsep yang diluar Islam sejalan dan seirama dengan nilai-nilai Islam dengan satu prinsip 

terciptanya kebijakan yang mengedepankan kesejahteraan, kedamaian, dan kebahagian bagi 

masyarakat.  

 

 

 

 

 
60 Al-Asymawi Muhammad Said, Al-Khilafah Al-Islamiyyah (Kairo: Dar Sina li al-Nasyr, 1990), p. 234. 
61 Mun’im Sirry, Tradisi Intelektual Islam : Rekonfigurasi Sumber Otoritas Agama (Malang: Madani, 

2015), p. 164. 
62 Mustaqim. 



 

17 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduh, Muhammad, and Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, Jilid 2 (Mesir: Dar Al-Je’il, 1948) 

Al-Amin, Ainur Rofik, Mematahkan Argumen Hizbut Tahrir, Edisi 2 (Lumajang: Wahid 

Foundation, 2019) 

Al-Buthi, Muhammad Sa’id Ramadhan, Fiqh As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar al-Kitab al-

’Arabi, 1991) 

Al-Ghazali, Al-Iqtisad Fi al-’Itiqad (Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 2013) 

Ali, Jawad, Al-Mufashshal fi Tarikh al-’Arab Qabla al-Islam, Jilid 1 (Beirut-Lebanon: Al-

Markaz al-Saqafi al-Arabi, 1968) 

Al-Jabiri, Muhammad Abid, Agama, Negara, Dan Penerapan Syariah, Jilid 3, terj. 

Mujiburrahman (Yogjakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001) 

———, Fahm Al-Qur’an Al-Hakim : Al-Tafsir Al-Wadih Hasba Tartib Al-Nuzuli (Maroko: Dar 

Al-Baidha’, 2008) 

Al-Karim, Khalil Abd, Al-Islam Bayn al-Daulah al-Diniyah Wa al-Daulah al-Madaniyyah 

(Mesir: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1995) 

Al-Mubarakfury, Shafiy, Ar-Rahman Ar-Rahiq al-Makhtum (Beirut: Dar al-Arqam) 

Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi) 

———, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 5 (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi) 

Al-Raziq, Ali Abd, Al-Islam Wa Ushul al-Hukm (Mesir: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1926) 

Al-Suyuthi, Jalaluddin, and Jalaluddin Al-Mahalli, Tafsir Jalalain (Surabaya: Pustaka Elba, 

2015) 

Al-Suyuthi, Jalaluddin Al-Misri, Lubab Al-Nuqul Fi Asbab an-Nuzul (Mesir: Dar al-Fikr, 2002) 

Al-Wahidi, Ahmad, Al-Asbabun Nuzul (Beirut: Al-Markaz Al-Tsaqafi Al-’Arabi, 2006) 



 

18 
 

Amal, Taufik Adnan, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an (Jakarta: Divisi Muslim Demokratis : 

Yayasan Abad Demokrasi, 2011) 

An-Nadwy, Abu Hasan Ali, As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar asy-Syuruq, 1982) 

Ath Thabari, Abu Ja’far bin Jarir, Tarikh Al-Rusul Wa al-Muluk, Jilid 2 (Mesir: al-Husainiyah) 

Aziz, Abdul, Chiefdom Madinah : Kerucut Kekuasaan Pada Zaman Awal Islam (Ciputat: PT 

Pustaka Alvabet Anggota IKAPI, 2016) 

Az-Zuhaili, Wahbah, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 1 

(Damaskus: Dar al-Fikr, 2001) 

———, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 3 (Damaskus: Dar 

al-Fikr, 2001) 

———, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Aqidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 4 (Damaskus: Dar 

al-Fikr, 2001) 

Binti Syathi’, Aisyah Abdurrahman, Umm An-Nabi’ (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi, 1979) 

Darwazah, Muhammad Izzat, Al-Tafsir Al-Hadist : Tartib Al-Suwar Hasba Al-Nuzuli, Jilid 1 

(Kairo: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1962) 

———, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Muqtabasah Min Al-Qur’an (Beirut-Lebanon: Mansyurat 

Maktabah al-’Ashriyyah, 1400) 

Farida, Farah, ‘Potret Tafsir Ideologis Di Indonesia : Kajian Atas Tafsir Ayat Pilihan Al-Wa’ie’, 

3.1 (2017), 117–42 

Harahap, Afrohul Ishmah, ‘Pengaruh Pemikiran Al-Qurthubi Dalam Konsep Khilafah Hizbut 

Tahrir Di Indonesia : Studi Atas Penafsiran Qs. Al-Baqarah [2] : 30’, 5.1 (2020), 89–101 

Ibnu Hisyam, Abu Muhammad Abdul Malik, As-Sirah an-Nabawiyyah (Dar al-Jamil) 

Ibnu Sa’ad, Thabaqat Al-Kubra (Beirut: Dar Shadir) 



 

19 
 

Inwan, Mabroer, ‘Rekonstruksi Khilafah Dalam Al-Qur’an : Studi Kritis Penafsiran M. Quraish 

Shihab’, 1.1 (2018), 91–106 

K. Hitti, Philip, History Of The Arabs : From the Earliest Times to the Present, Edition 10, terj. 

R. Cecep Lukman Yasin dan Dedi Slamet Riyadi (New York: Palgrave Macmillan, 2002) 

Kerwanto, Deradikalisasi Makna Khalifah Dalam Al-Qur’an : Kajian Tafsir Esoterik 

(Tangerang: Yayasan Waqaf Darus-Sunnah, 2022) 

Labib, Rokhmat S, Tafsir Ayat-Ayat Pilihan Al-Wa’ie (Bogor: Al-Azhar Publishing, 2013) 

Lutfaefi, ‘Jumping Conclusion Tafsir : Penyimpangan Ayat-Ayat Khilafah HTI Dalam Kitab 

Daulah Islamiyyah’, 2.2 (2019), 139–50 

———, ‘Kritik Atas Penafsiran Ayat-Ayat Khilafah : Studi Tafsir Al-Wa’ie Karya Rokhmat S. 

Labib’, 1.1 (2018), 19–34 

Muhammad Said, Al-Asymawi, Al-Khilafah Al-Islamiyyah (Kairo: Dar Sina li al-Nasyr, 1990) 

Mustaqim, Abdul, Kategorisasi Hubungan Antara Agama dan Negara, 2023 

Prasetyo, Adi, Naqiyah Mukhtar, and Maryatun Qiptiyah, ‘Khilafah Dalam Kajian Al-Qur’an 

Dan Historis : Rekonstruksi Hukum Khilafah Islamiyyah’, 7.2 (2021), 129–42 

Rafiq, Ahmad, ‘Pembacaan Yang Atomistik Terhadap Al-Qur’an’, 5.1 (2004), 113–41 

Rasyid, Muhammad Makmun, ‘Studi Perbandingan Empat Pegiat Khilafah Islamiyyah : Tinjauan 

Atas Penafsiran Kata Khilafah Dalam Al-Qur’an (Rasyid Ridha, Abu al-A’la al-Maududi, 

Sayyid Quthb, Dan Taqiyuddin al-Nabhani)’, 5.2 (2023), 397–437 

Rohman, Abdur, ‘Rekonstruksi Makna Khilafah Perspektif Tafsir Maudhu’i (Studi Kritik 

Wacana Sistem Khilafah Di Indonesia)’, 571-598, 2.2 (2017) 

Rosenthal, Erwin I. J., Political Thought In Medievel Islam : An Introductory Outline 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1958) 



 

20 
 

Saputri, Citra Agung, Konsep Khilafah Dalam Pandangan Taqiyuddin Al-Nabhani Dan 

Abdurrahman Wahid (Lampung: Fakultas Ushuluddin dan Studi Agama UIN Raden Intan 

Lampung, 2020) 

Shihab, M. Quraish, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW Dalam Sorotan Al-Qur’an Dan 

Hadis-Hadis Shahih (Jakarta: Lentera Hati, 2018) 

———, Tafsir Al-Misbah, Jilid 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2005) 

———, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2005) 

Siregar, Syahrudin, ‘Khilafah Islam Dalam Perspektif Sejarah Pemikiran Ali Abdul Raziq’, 2.1 

(2018), 124–37 

Sirry, Mun’im, Tradisi Intelektual Islam : Rekonfigurasi Sumber Otoritas Agama (Malang: 

Madani, 2015) 

Sjadzali, Munawwir, Islam Dan Tata Negara (Jakarta: UI Press, 1990) 

Sodiqin, Ali, Antropologi Al-Qur’an : Model Dialektika Wahyu Dan Budaya (Yogjakarta: ar-

Ruzz Media Group, 2020) 

T. Kuru, Ahmet, Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan, Edisi 1 (Jakarta: Gramedia, 2020) 

Thohir, Muhyidin, and Muh. Ngali Zainal Makmun, ‘Penafsiran Ayat Al-Qur’an Tentang 

Khilafah (Kajian Perbandingan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab Dan Al-Azhar 

Karya Abdul Karim Amrullah)’, 2.2 (2017), 545–60 

Wijaya, Aksin, Sejarah Kenabian Dalam Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad Izzat Darwazah 

(Yogjakarta: IRCiSoD, 2022) 

 


