El-Muntashir :

Journal of Qur’anic Studies
Vol. 1.Issue.1 2025

DOl :

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram Fl-Miuritashie

JOURNAL OF QUR'ANIC STUDIES

Pergeseran Paradigma atas Ayat-ayat Khilafah dalam Kerangka
Historis dan Susunan Kronologis Mushaf Mesir

M. Nurwathani Jauhari , Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Lalu Riastata Almujaddi, Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Corresponding Author :
Author Name*:
Email™*:

Received:
Revised:

Accepted:
Published:

A. PENDAHULUAN

Abstract: Para penggagas khilafah Islamiyyah kerapkali menjadikan Al-Qur’an
sebagai dalih untuk membenarkan gagasannya, tak terkecuali Rokhmat S. Labib
ketika memaknai Qs. Al-Bagarah [2] : 30, Qs. Al-Nisa’ [4] : 59, dan Qs. Al-
Maidah [5] : 49, ayat-ayat tersebut baginya memerintahkan umat Islam untuk
menegakkan khilafah Islamiyyah. Atas hal tersebut, penulis dalam hal hendak
menawarkan pola pembacaan historis dan kronologis atas tiga ayat tersebut
dengan menggunakan susunan kronologi Mushaf Mesir. Dengan itu, tulisan ini
berkesimpulan bahwa ayat-ayat tersebut sama sekali tidak berbicara mengenai
kewajiban menegakkan khilafah Islamiyyah, melainkan sejauhmana seseorang
taat terhadap pemimpinnya, terlebih lagi konsep al-Din wa al-Daulah yang
dijadikan sebagai dalih juga berasal dari kesalahan al-Ghazali di dalam
memandang ungkapan tersebut sebagai sebuah hadis, padahal narasi itu berasal
dari ungkapan kerajaan Persia Sasaniyyah, oleh karenanya hubungan antara
agama dan Negara lebih bersifat simbiotik dalam artian nilai-nilai agama dan di
luar agama saling mengisi dengan satu tujuan terciptanya perintah dan kebijakan
yang mengedepankan  kesejahteraan, kedamaian, dan kebahagiaan
masyarakatnya.

Keywords: Pergeseran Paradigma, Ayat-ayat Khilafah, Mushaf

Tulisan ini berangkat sebagai upaya penulis untuk melakukan counter narasi atas

penafsiran yang dilakukan oleh kalangan yang menggagas khilafah Islamiyyah, khususnya yang
dilakukan oleh Rokhmat S. Labib (selanjutnya disebut Rokhmat) dalam tafsir al-Wa’ie. Rokhmat

dalam hal ini memaknai tiga ayat di dalam Al-Qur’an yakni Qs. Al-Bagarah [2] : 30, Qs. Al-Nisa’



[4] : 59, dan Qs. Al-Maidah [5] : 49 sebagai perintah untuk menegakkan khilafah
Islamiyyah.! Atas realitas tersebut, penulis dalam hal ini mencoba untuk menawarkan pola
pembacaan Al-Qur’an secara kronologis atas ayat-ayat tersebut sebagai langkah untuk mengetahui
pergeseran paradigma dari sebuah ayat, sehingga terlepas dari pembacaan Al-Qur’an yang
cenderung atomistik? atau dalam bahasa Lutfaefi jumping conclusion.® Pembacaan Al-Qur’an
secara kronologis selain untuk mengetahui pergeseran paradigma sebuah ayat, pembacaan tersebut
juga dapat melihat pola dan proses dialektika antara Al-Qur’an dengan realitas masyarakat Arab,
bahkan Muhammad Abid al-Jabiri selaku kronolog Muslim sampai pada satu kesimpulan bahwa
terdapat hubungan yang dialektiks antara perjalanan dakwah Nabi Muhammad dengan proses
turunnya wahyu.* Oleh karenanya, pembacaan tersebut setidaknya dapat dijadikan sebagai
langkah awal untuk menemukan makna otentik sebuah ayat, karena makna otentik itulah yang
dapat diaplikasikan ke dalam segala ruang sosial, sehingga Al-Qur’an yang shalih li kulli zaman
wa makan bukan hanya sebuah jargon, melainkan prinsip yang dapat diaplikasikan sesuai dengan
perkembangan zaman.

Secara umum penelitian mengenai respon terhadap penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan
oleh para penggagas khilafah Islamiyyah dapat dikelompok menjadi dua kecenderungan
penelitian, yaitu 1) Penelitian yang mencoba mengkritik argumen pendukung khilafah islamiyyah
seperti penelitian dari Kerwanto®, Abdur Rohman®, Ainur Rofik Al-Amin’, Farah Farida®, dan
Lutfaefi®. Penelitian mereka berusaha mengkritik argumen para pengusung khilafah Islamiyyah
dengan membongkar ideologinya serta menawarkan sistem Demokrasi sebagai sistem

pemerintahan terbaik di masa ini, dan 2) Penelitian yang berusaha menggali dimensi khilafah

1 Rokhmat S Labib, Tafsir Ayat-Ayat Pilihan Al-Wa ‘ie (Bogor: Al-Azhar Publishing, 2013).

2 Ahmad Rafig, ‘Pembacaan Yang Atomistik Terhadap Al-Qur’an’, 5.1 (2004), 113-141,

3 Lutfaefi, ‘Jumping Conclusion Tafsir: Penyimpangan Ayat-Ayat Khilafah HTI Dalam Kitab Daulah
Islamiyyah’, 2.2 (2019), 139-150.

4 Muhammad Abid Al-Jabiri, Fahm Al-Qur’an Al-Hakim : Al-Tafsir Al-Wadih Hasba Tartib Al-Nuzuli
(Maroko: Dar Al-Baidha’, 2008).

> Kerwanto, Deradikalisasi Makna Khalifah Dalam Al-Qur’an: Kajian Tafsir Esoterik (Tangerang:
Yayasan Wagaf Darus-Sunnah, 2022).

® Abdur Rohman, ‘Rekonstruksi Makna Khilafah Perspektif Tafsir Maudhu’i (Studi Kritik Wacana Sistem
Khilafah Di Indonesia)’, 571-598, 2.2 (2017).

7 Ainur Rofik Al-Amin, Mematahkan Argumen Hizbut Tahrir, Edisi 2 (Lumajang: Wahid Foundation,
2019).

8 Farah Farida, ‘Potret Tafsir Ideologis Di Indonesia: Kajian Atas Tafsir Ayat Pilihan Al-Wa’ie’, 3.1
(2017), 117-42.

9 Lutfaefi, ‘Kritik Atas Penafsiran Ayat-Ayat Khilafah : Studi Tafsir Al-Wa’ie Karya Rokhmat S. Labib’,
1.1 (2018), 19-34; Lutfaefi, ‘Jumping Conclusion Tafsir: Penyimpangan Ayat-Ayat Khilafah HTI Dalam Kitab
Daulah Islamiyyah’.



islamiyyah melalui kitab-kitab tafsir sebagaimana penelitian dari Muhammad Makmun Rasyid?®,
Citra Agung Saputri'?, Afrohul Ishmah Harahap?, Aldi Prasetyo dkk!3, Mabroer Inwan'*,
Syahrudin Siregar'®, dan Muhyidin Thohir dkk'®. Keseluruhan penelitian ini berusaha menggali
nilai-nilai khilafah Islamiyyah dalam kitab-kitab tafsir klasik maupun kontmporer, baik dalam
rangka mengkritik maupun mendukung argumen khilafah seperti halnya terlihat dalam tafsir Al-
Qurthubi. Sehingga, penelitian yang berusaha membaca ayat-ayat tersebut melalui pola
pembacaan Al-Qur’an secara kronologis masih luput dari upaya para peneliti.
B. METODE
Tulisan ini akan membaca tiga ayat yang dijadikan sebagai dalil untuk menegakkan
khilafah islamiyyah dengan susunan kronologis turunnya wahyu, khususnya susunan kronologi
dari Mushaf Mesir. Konstruksi susunan kronologi Mushaf Mesir ini banyak dipengaruhi oleh
susunan yang telah dilakukan oleh Ibnu Abbas, sehingga lebih mengedepankan nalar riwayatnya.
Adapun susunan kronologis dari ketiga ayat tersebut dalam Mushaf Mesir ialah Qs. Al-Bagarah
[2] : 30, Qs. Al-Nisa’ [4] : 59, dan yang terakhir Qs. Al-Maidah [5] : 49.Y7
C. PEMBAHASAN
1. Pengertian Konseptual
Menurut Munawwir Syadzali, gagasan mengenai khilafah Islamiyyah muncul di
Indonesia setelah runtuhnya kekuasaan turki Usmani. Peristiwa tersebut oleh beberapa
kalangan di katakan sebagai kekalahan umat Islam, sehingga upaya untuk mengembalikan

kejayaannya dengan menggunakan sistem khilafah Islamiyyah mulai digaungkan.’® Secara

10 Muhammad Makmun Rasyid, ‘Studi Perbandingan Empat Pegiat Khilafah Islamiyyah : Tinjauan Atas
Penafsiran Kata Khilafah Dalam Al-Qur’an (Rasyid Ridha, Abu al-A’la al-Maududi, Sayyid Quthb, Dan Tagiyuddin
al-Nabhani)’, 5.2 (2023), 397-437.

11 Citra Agung Saputri, Konsep Khilafah Dalam Pandangan Tagiyuddin Al-Nabhani Dan Abdurrahman
Wahid (Lampung: Fakultas Ushuluddin dan Studi Agama UIN Raden Intan Lampung, 2020).

12 Afrohul Ishmah Harahap, ‘Pengaruh Pemikiran Al-Qurthubi Dalam Konsep Khilafah Hizbut Tahrir Di
Indonesia : Studi Atas Penafsiran Qs. Al-Baqarah [2]: 30, 5.1 (2020), 89-101.

13 Adi Prasetyo, Nagiyah Mukhtar, and Maryatun Qiptiyah, ‘Khilafah Dalam Kajian Al-Qur’an Dan
Historis : Rekonstruksi Hukum Khilafah Islamiyyah’, 7.2 (2021), 129-42.

14 Mabroer Inwan, ‘Rekonstruksi Khilafah Dalam Al-Qur’an : Studi Kritis Penafsiran M. Quraish Shihab’,
1.1 (2018), 91-106.

15 Syahrudin Siregar, ‘Khilafah Islam Dalam Perspektif Sejarah Pemikiran Ali Abdul Raziq’, 2.1 (2018),
124-37.

16 Muhyidin Thohir and Muh. Ngali Zainal Makmun, ‘Penafsiran Ayat Al-Qur’an Tentang Khilafah (Kajian
Perbandingan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab Dan Al-Azhar Karya Abdul Karim Amrullah)’, 2.2
(2017), 545-560.

17 Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an (Jakarta: Divisi Muslim Demokratis : Yayasan
Abad Demokrasi, 2011), p. 111.

18 Munawwir Sjadzali, Islam Dan Tata Negara (Jakarta: Ul Press, 1990), p. 173.



umum, teori tentang imamah atau khilafah dapat diklasifikasikan menjadi tiga.*® Pertama, teori
yang memandang imamah dan pembentukan Negara sebagai kewajiban dan pilar agama,
sebagaimana diyakini oleh para pengikut Syiah. Bagi mereka, imamah bukan persoalan yang
harus diserahkan pada pilihan rakyat, melainkan bergantung pada penunjukkan berdasarkan
teks keagamaan.

Kedua, teori yang memandang imamah dan Negara bukan kewajiban, bukan pula
larangan agama, dan agama menyerahkan sepenuhnya pada kaum Muslim, karena urusan ini
menyangkut hubungan sosial di antara manusia. Pendapat ini dikemukakan oleh beberapa
tokoh Khawarij, Najdat (pecahan khawarij pengikut Najdah Hanafi), dan Mu’tazilah.

Ketiga, teori yang memosisikan diri di antara dua teori di atas. Teori ini menyatakan
bahwa imamah merupakan hal yang wajib ada dan bahwa imamah harus berdasarkan proses
pemilihan, bukan atas dasar teks agama. Pendapat ini didukung oleh mayoritas kalangan
Ahlussunnah, Mu’tazilah, dan Khawarij. Namun mereka berbeda pendapat mengenai apakah
wajibnya imamah itu berdasarkan nalar semata atau berdasarkan pemahaman agama.
Perbedaan pendapat juga menyangkut siapakah yang berhak memilih imam dan berapa jumlah
pemilihnya.

Lain halnya dengan Al-Jabiri, Abdul Mustagim mengemukakan bahwasanya terdapat
tiga model hubungan antara agama dan Negara yaitu, integralistik, sekularistik, dan simbiotik.
Dalam hal integralistik, hubungan antara Agama dan Negara di ibaratkan seperti dua keping
mata uang yang di antara keduanya tidak bisa dipisahkan sebagaimana argumen dari para
pendukung khilafah. Sedangkan sekularistik menegasikan hubungan di antara agama dan
Negara. Adapun simbiotik menghendaki hubungan di antara agama dan Negara bersifat saling
membutuhkan, dalam artian, Negara dibutuhkan untuk menyokong agama, akan tetapi tidak
serta merta menjadikan agama sebagai hukum konstitusi dari Negara tersebut.?

Hubungan di antara agama dan Negara yang dikemukakan di atas hendak menegaskan
bahwasanya agama, khususnya agama Islam selalu bersentuhan dengan persoalan-persoalan
politik. Persentuhan islam dan politik tentunya tidak hadir tanpa persoalan. Bahkan dalam
sejarah kita menemukan bahwa penyatuan antara Islam dan politik menjadikan tindakan-
tindakan kekerasan tampak lumrah dan boleh-boleh saja. Namun, hubungan tersebut juga
berdampak positif terhadap perluasan kekuasaan Islam.?! Berangkat dari sejarah dan hubungan

19 Muhammad Abid Al-Jabiri, Agama, Negara, Dan Penerapan Syariah, Jilid 3, terj. Mujiburrahman
(Yogjakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001), pp. 17-18.

20 Abdul Mustagim, Kategorisasi Hubungan Antara Agama dan Negara, 2023.

2L Abdul Aziz, Chiefdom Madinah : Kerucut Kekuasaan Pada Zaman Awal Islam (Ciputat: PT Pustaka
Alvabet Anggota IKAPI, 2016), p. 149.



antara agama maupun Negara di atas, tulisan ini kemudian berupaya meletakkan ayat-ayat
yang dijadikan dalih khilafah Islamiyyah dalam konteks historis di satu sisi dan di sisi yang
lain dalam susunan kronologis. Oleh karenanya, perlu dilakukan pembacaan atas konteks
historis Madinah, karena ketiga ayat tersebut dikategorikan sebagai ayat-ayat Madaniyyah.
2. Kondisi Sosio Kultural dan Historis Madinah
1. Sikap Kaum Munafik Madinah
Abdullah bin Ubay bin Salul merupakan tokoh sentral kaum Munafik di Madinah,
bahkan ia sangat di segani oleh dua suku terkemuka di Madinah yaitu Aus dan Khazraj.
Walaupun dua suku tersebut melakukan bai’at kepada Nabi Muhammad SAW ketika di
Makkah, namun Abdullah bin Ubay tidak ikut dalam bai’at tersebut. Peristiwa pembai’atan
suku Aus dan Khazraj tersebut mengakibatkan Abdullah bin Ubay merasa terancam atas
posisinya, sehingga ia mendeklarasikan dirinya telah masuk Islam, walaupun keislamannya
tidak sungguh-sungguh di karenakan sifat munafik yang ada pada dirinya.*
Sikap kemunafikan Abdullah bin Ubay kerapkali melakukan persengkongkolan
dengan kaum kafir Quraisy untuk mengolok-olok dan mengadu domba umat Islam. Atas
tindakan itulah turun Qs. Al-Bagarah [2] : 6-16 :*3

S AR (6) (e Y e“ﬁ-‘-‘ele‘ 35 Hule e 2150 1558 & {
\_\A\;dﬁwwu\wj {7}@«.1\3;?@}”@@}@\9;}?@&5*533
?@_us;\ Y\u}saa.auj\}m\cu.d\}ﬂ\u}ca\aq {8} UM}M(:ALA})AY\ }J\)«Uh
u}.ms.’\}.ﬂsu.a?.dtu\qs(,QJ}LAJAAM\?M\JAUAJA(.@J&&@{9} O hin g
A gl Yl {11} OsAlian JA5 ) AEREORSY RPN (—;@J Jds 133 {10}
UA\;LASUA}J\ \}ﬂﬁu.uu\ UA‘;LQS\}JA\;?@JJ.\S\JU {12} uj“a" YUSJ}UJM\
&»M}e@—l&)@—h&ﬂﬂ\ {14} ujc-)g_u.mu;.al.m\ ?Sa.ab\ \)]1.5 e.g_\.\.lal_m ‘ﬁj\jl;
‘}.ILS (VS (‘G"U\A" h_IAJJLAS‘S‘J@JLI Al I g ”"'\ u.nﬂ\ s.J.:Jj\ {15} SRy VLY (“@"L‘*L

{16} (nxigs

Artinya : Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka, kamu beri
peringatan atau tidak kamu beri peringatan, mereka tidak juga akan beriman. Allah telah
mengunci-mati hati dan pendengaran mereka, dan penglihatan mereka ditutup. dan bagi
mereka siksa yang Amat berat. di antara manusia ada yang mengatakan: "Kami beriman
kepada Allah dan hari kemudian,” pada hal mereka itu Sesungguhnya bukan orang-orang
yang beriman. mereka hendak menipu Allah dan orang-orang yang beriman, Padahal
mereka hanya menipu dirinya sendiri sedang mereka tidak sadar. dalam hati mereka ada
penyakit, lalu ditambah Allah penyakitnya; dan bagi mereka siksa yang pedih, disebabkan

22 Aisyah Abdurrahman Binti Syathi’, Umm An-Nabi’ (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi, 1979), p. 37.
2 Abu Ja’far bin Jarir Ath Thabari, Tarikh Al-Rusul Wa al-Muluk, Jilid 2 (Mesir: al-Husainiyah), p. 437.



mereka berdusta. dan bila dikatakan kepada mereka:"Janganlah kamu membuat kerusakan
di muka bumi". mereka menjawab: "Sesungguhnya Kami orang-orang yang Mengadakan
perbaikan." Ingatlah, Sesungguhnya mereka Itulah orang-orang yang membuat kerusakan,
tetapi mereka tidak sadar. apabila dikatakan kepada mereka: "Berimanlah kamu
sebagaimana orang-orang lain telah beriman." mereka menjawab: "Akan berimankah Kami
sebagaimana orang-orang yang bodoh itu telah beriman?" Ingatlah, Sesungguhnya
merekalah orang-orang yang bodoh; tetapi mereka tidak tahu. dan bila mereka berjumpa
dengan orang-orang yang beriman, mereka mengatakan: "Kami telah beriman". dan bila
mereka kembali kepada syaitan-syaitan mereka, mereka mengatakan: "Sesungguhnya Kami
sependirian dengan kamu, Kami hanyalah berolok-olok." Allah akan (membalas) olok-
olokan mereka dan membiarkan mereka terombang-ambing dalam kesesatan mereka.
mereka lItulah orang yang membeli kesesatan dengan petunjuk, Maka tidaklah beruntung
perniagaan mereka dan tidaklah mereka mendapat petunjuk. (Qs. Al-Bagarah [2] : 6-16).

Seperti halnya Abdullah bin Ubay, golongan Munafik lainnya juga tidak henti-hentinya
memperolok-olok, mencemooh, bahkan memfitnah Nabi Muhammad SAW. Seperti
tuduhannya terhadap Aisyah yang berselingkuh dengan Shafwan bin Muaththal al-Sulami
maupun fitnahnya mengenai pernikahan Nabi Muhammad SAW terhadap istri anak
angkatnya, Zaid bin Haritsah. Tidak hanya itu, bahkan mereka menjadikan Agama Nabi
Muhammad sebagai bahan ejekan.?*

Muhammad Izzat Darwazah dalam Sirah al-Rusulnya mengelompokkan sikap
orang-orang munafik yang berada di Madinah menjadi tiga,?® yaitu : 1) Sifat dan kondisi
mereka ; 2) Sifat mereka terhadap dakwah kenabian Muhammad ; 3) sikap mereka terhadap
jihad.

Pertama, sikap orang-orang Munafik terhadap umat Islam di bagi menjadi dua, ada
dari kalangan mereka yang secara terang-terangan 1) memusuhi, mencemooh, dan
memfitnah umat Islam serta 2) meraka yang memiliki jiwa yang lemah dan rapuh. Sehingga
tidak ada satupun hadis yang mengutarakan untuk memerangi orang-orang Munafik, di
karenakan sikap mendua yang mereka tampakkan.?®

Kedua, sementara sikap mereka terhadap dakwah Nabi Muhammad di bagi menjadi
tiga ; 1) menipu, 2) mencemooh, 3) bersekongkol. Dengan sikap inilah mereka mengambil
sesuatu dari umat Islam kemudian menjualnya kepada kalangan Yahudi dan kalangan yang

memusuhi umat Islam. Bahkan, dengan kemunafikannya inilah mereka mengambil sikap

24 Shafiy Al-Mubarakfury, Ar-Rahman Ar-Rahiq al-Makhtum (Beirut: Dar al-Argam), p. 97.

% Muhammad lIzzat Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Mugtabasah Min Al-Qur’an (Beirut-Lebanon:
Mansyurat Maktabah al-’ Ashriyyah, 1400), p. 157.

26 Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Mugtabasah Min Al-Qur’an, p. 159.



pura-pura atas keimanannya, padahal mereka masih dalam keadaan sesat dan
menyesatkan.?’

Ketiga, adapun sikap mereka terhadap jihad di bagi menjadi dua ; 1) ajakan untuk
berjihad, 2) peristiwa mengenai yang terjadi dalam jihad. Mengenai sikap yang pertama,
mereka acapkali mempengaruhi umat Islam yang ikut dalam peperangan dengan
mengatakan seandainya engkau tidak ikut dalam peperangan, niscaya engkau tidak akan
mati dan terbunuh. Sedangkan mengenai yang kedua, mereka sering sekali di ajak untuk
berjihad namun menolaknya di karenakan mereka tidak percaya dengan jumlah yang sedikit
umat Islam dapat memenangi pertempuran.?®

Dari paparan mengenai sikap dan zabi’at kalangan Munafik di atas, penulis dapat
menyimpulkan bahwasanya keberadaan mereka sangat membahayakan umat Islam di
Madinah di karenakan sikap berpura-pura terhadap keimanannya serta sikap mendua yang
ada pada diri mereka antara kebaikan dan kebathilan, sehingga keberadaan mereka lebih

berbahaya ketimbang kaum Yahudi dan Kafir Quraisy.

2. Sikap Kaum Yahudi di Madinah

Kaum Yahudi yang berada di Madinah merupakan kaum yang berasal dari Israil,
mereka lari dari penyiksaan orang-orang Romawi. Ketika mereka berada di Madinah,
mereka hidup berdampingan dengan orang-orang Arab dan menggunakan nama-nama
orang-orang Arab. Akan tetapi di tengah hubungan tersebut, mereka tetap dengan sikap
fanatisme, sehingga memandang orang-orang Arab sebagai kolot, bodoh, tidak punya kitab
suci, dan hartanya boleh di ambil kapan saja.?®

Orang-orang Yahudi di Madinah juga kerap melakukan makar dan berkomplotan
dengan orang-orang Munafik untuk mengadu domba antar suku, sehingga sering terjadi
pertumpahan darah, pemberontakan, dan lain sebagainya. Tidak hanya itu, mereka juga di
kenal sebagai raja di bidang perekonomian di karenakan menguasai bidang-bidang
perekonomian dan perdagangan.*®

Kaum Yahudi di Madinah terbagi menjadi dua kelompok, kelompok pertama terdiri
dari Bani Qainuga, Bani Nazhir, dan Bani Quraizhah. Kelompok ini merupakan keturunan

Bani Israil, bahkan kelompok ini menguasai kekayaan dalam bidang pertanian dan

27 Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Mugtabasah Min Al-Qur’an, p. 161.

28 Darwazah, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Mugqtabasah Min Al-Qur’an, p. 162.

2 Abu Hasan Ali An-Nadwy, As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar asy-Syurug, 1982), p. 52.
30 Abu Muhammad Abdul Malik Ibnu Hisyam, As-Sirah an-Nabawiyyah (Dar al-Jamil), p. 93.



perdagangan di Madinah. Sedangkan kelompok kedua terdiri dua suku, yaitu Aus dan
Khazraj. Kelompok ini merupakan warga kelas dua di kalangan Yahudi Madinah karena
mereka kelompok pendatang dari golongan Arab Qathaniyyah.3!

Kaum Yahudi menjadikan Madinah sebagai tujuan pelariannya dari penyiksaan
Romawi di karenakan kondisi Madinah yang lebih subur ketimbang Makkah sehingga
sangat menjanjikan untuk mengembangkan keahlian mereka baik di bidang pertanian
maupun perdagangan. Tidak hanya ahli dalam bidang perekonomian saja, mereka juga di
jadikan sebagai guru, tokoh agama, dan hakim. Sehingga menjadikan posisi umat Yahudi di
Madinah semakin kuat, berpengaruh, dan terhormat.3?

Dengan melihat posisi kaum Yahudi yang sangat berpengaruh di Madinah, Nabi
Muhammad SAW ketika sampai di sana hendak mengadakan perjanjian dengan kaum
Yahudi untuk bergotong royong membangun dan menjaga Madinah dari serangan musuh.
Perjanjian inilah yang kemudian kelak di kenal sebagai Piagam Madinah.3?

Dengan keterpengaruhan dan eksistensi Kaum Yahudi di Madinah itulah yang
membuat kaum Yahudi mewanti-wanti Nabi Muhammad SAW untuk tidak menyebarkan
agamanya di Madinah, dan justru mengharapkan Nabi dan umatnya untuk masuk ke dalam
Agama Yahudi agar mereka masuk surga.3* Atas dasar sikap itulah, Aksin Wijaya membagi
menjadi tiga sikap kaum Yahudi terhadap dakwah Nabi Muhammad SAW, yaitu :3°

Pertama, sikap mereka terhadap dakwah kenabian Muhammad. Beberapa ayat Al-
Qur’an mengisahkan penentangan kaum Yahudi terhadap kenabian Muhammad, walaupun
Al-Qur’an sudah beberapa kali mengingatkan nikmat dan karunia Allah kepada para
pendahulunya, serta azab yang mereka terima ketika menentang ajaran-ajaran yang di
sampaikan Allah dan Rasulnya. Akan tetapi, mereka tetap saja menentang dan menolak
dakwah Nabi Muhammad SAW.

Kedua, sikap mereka yang bersifat argumentatif. Mereka mengklaim bahwasanya
hanya agama Yahudi-lah agama yang mendapat petunjuk dari Allah SWT serta mereka juga

mengklaim bahwa agama Yahudi ialah agama yang paling baik dan benar dan sekaligus

31 Muhammad Sa’id Ramadhan Al-Buthi, Figh As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi,
1991), p. 109.

32 Philip K. Hitti, History Of The Arabs : From the Earliest Times to the Present, Edition 10, terj. R. Cecep
Lukman Yasin dan Dedi Slamet Riyadi (New York: Palgrave Macmillan, 2002), p. 313.

33 Ali Sodigin, Antropologi Al-Qur’an : Model Dialektika Wahyu Dan Budaya (Yogjakarta: ar-Ruzz Media
Group, 2020), p. 27.

3 Jawad Ali, Al-Mufashshal fi Tarikh al-’Arab Qabla al-1slam, Jilid 1 (Beirut-Lebanon: Al-Markaz al-
Saqgafi al-Arabi, 1968), p. 419.

35 Aksin Wijaya, Sejarah Kenabian Dalam Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad lzzat Darwazah
(Yogjakarta: IRCiSoD, 2022), pp. 217-21.



sebagai pelanjut agama Nabi Ibrahim. Sehingga mereka berpandangan bahwa Nabi Ibrahim
sebagai bapak para Nabi dan anak-anaknya ialah Agama Yahudi. Atas klaim-klaim
tersebut, Al-Qur’an menyanggah pendapatnya di karenakan Nabi Ibrahim lahir jauh dari
kelahiran Nabi Musa dengan kitab Tauratnya. Sehingga tidak masuk akal untuk
menganggap Nabi Ibrahim menganut agama Yahudi, karena menurut Al-Qur’an agama
Nabi Ibrahim ialah agama yang hanif bukanlah agama Yahudi atau Nasrani yang
mengajarkan kesyirikan dan kemusyrikan.

Ketiga, mereka suka memperdaya umat Islam dan bersengkongkol dengan orang-
orang Munafik dan Musyrik. Al-Qur’an dalam beberapa ayatnya melarang umat Yahudi
yang sudah di beri nikmat untuk menjadi kafir dan menyembunyikan kebenaran serta
menggantinya dengan kebatilan.

Tidak hanya itu saja, umat Yahudi merupakan umat yang banyak sekali melakukan
penyelewangan terhadap kitab sucinya, sehingga tidak mengerankan banyak sekali ayat-
ayat Al-Qur’an yang memperingatkan umat Yahudi untuk berhukum dengan hukum Allah
sebut saja seperti Qs. Al-Maidah [5] : 44, bahkan ketika mereka tidak berhukum dengan
Allah mereka di gambarkan seperti keledai sebagaimana terdapat dalam Qs. Al-Jumu’ah
[62] : 5. Oleh sebab itu, ayat-ayat di dalam Al-Qur’an yang berkonotasi untuk berhukum
dengan hukum Allah banyak merujuk terhadap tindakan pembangkangan umat Yahudi
terhadap kitab sucinya.

3. Pergeseran Paradigma atas Ayat-ayat Khilafah
e Al (12 L a3l 1506 808 a0 3 Jela ) ARl oty 06 35
(30} Osalis ¥ LAl ) J6 &l i s dlaaay zand (A3 oLl dilgs

Artinya : (Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak

menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak

menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan kami

bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya
Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (Qs. Al-Bagarah [2] : 30).

Ayat ini secara makro turun berkenaan dengan sikap orang-orang munafik di
Madinah yang kerap kali bersekongkol dengan kalangan Yahudi dan Musyrik Makkah
untuk menghalangi dakwah Nabi Muhammad SAW maupun berbuat kerusuhan di
Madinah. Sehingga oleh Al-Qur’an mereka di wajibkan untuk taat kepada khalifah dalam
hal ini Nabi Muhammad SAW sebagai khalifah di Madinah pada waktu itu.*

36 Tbnu Sa’ad, Thabagat Al-Kubra (Beirut: Dar Shadir), p. 137.



Dengan itu, ayat ini merespon keadaan dan sifat kaum Munafik di Madinah yang
kerap kali menjadi biang kerusuhan dan ketidakstabilan sosial di Madinah. Bahkan mereka
sering kali menyebarkan fitnah dan bersengkongkol dengan kalangan Yahudi dan Musyrik
Makkah untuk menghasut umat Islam agar tidak ikut dalam peperangan dan lain
sebagainya.

Tidak hanya itu saja, mereka juga sering memperjualbelikan keimanannya
sebagaimana disebutkan dalam Qs. Al-Bagarah [2] : 14 :

A5 ) aaa U 1518 agndlis VI 1) 5 Gale VS0 1 skale (a1 81305
{14} O).98 i

Artinya : dan bila mereka berjumpa dengan orang-orang yang beriman, mereka

mengatakan: "Kami telah beriman”. dan bila mereka kembali kepada syaitan-

syaitan mereka, mereka mengatakan: "Sesungguhnya Kami sependirian dengan
kamu, Kami hanyalah berolok-olok."

Avyat ini oleh Al-Wahidi turun berkenaan dengan sikap Abdullah bin Ubay bin Salul
yang kerap kali bersikap mendua, dalam artian ia akan beriman ketika menemui sahabat-
sahabat Nabi dan akan menyembunyikan keimanannya ketika mereka bertemu dengan
kalangan Yahudi dan Musyrik Makkah.?’

Atas semua itulah, mereka di minta untuk taat kepada seorang pemimpin
berdasarkan perintah-perintah yang diperintahkan oleh Allah SWT sebagaimana tertuang
dalam Qs. Al-Bagarah [2] : 2738

o Oty s of 4 ) Dalla (sl g 4line 335 o ) 342 & 5L (Gl
{27} Oshwlal) ga Sd5l ayY)

Artinya : (yaitu) orang-orang yang melanggar Perjanjian Allah sesudah Perjanjian

itu teguh, dan memutuskan apa yang diperintahkan Allah (kepada mereka) untuk

menghubungkannya dan membuat kerusakan di muka bumi. mereka Itulah orang-
orang yang rugi.

Hal senada juga di ungkapkan oleh Wahbah Al-Zuhaili dalam tafsirnya, ia
berpandangan bahwasanya ayat ini menunjukkan kewajiban untuk menaati seorang
pemimpin berdasarkan perintah yang ia keluarkan dari nash-nash Al-Qur’an dan Hadis.**

Sehingga, M. Quraish Shihab memahami kata khalifah dengan makna menggantikan, dalam

37 Ahmad Al-Wahidi, Al-Asbabun Nuzul (Beirut: Al-Markaz Al-Tsagafi Al->Arabi, 2006), p. 167.

38 M. Quraish Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW Dalam Sorotan Al-Qur’an Dan Hadis-Hadis
Shahih (Jakarta: Lentera Hati, 2018), p. 88.

3% Wahbah Az-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Agidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 1 (Damaskus:
Dar al-Fikr, 2001), p. 373.

10



artian, pemimpin di muka bumi menggantikan tugas Allah SWT di dalam menegakkan
perintahnya. Oleh sebab itu, seorang pemimpin dalam konteks ayat ini menjadi
kepanjangan tangan dari Allah SWT di dalam menegakkan hukum-hukum yang Allah SWT
keluarkan.*°

Tidak hanya M. Quraish Shihab dan Wahbah Al-Zuhaili saja yang berpandangan
demikian, melainkan Al-Qurthubi juga mengemukakan argumen yang sama, bahwasanya
Adam as sebagai khalifah pertama di muka bumi bertugas sebagai pengganti Allah SWT di
dalam menegakkan ajarannya.** Lain halnya dengan pandangan di atas, Al-Jabiri
mengemukakan dua pendapat mengenai definisi khalifah. Pertama merujuk kepada definisi
khalifah kepada Nabi Adam as saja dan kedua khalifah yang bermakna Adam as dan
keturunannya. Sehingga Nabi Adam as dan keturunannya bertugas sebagai pengganti Allah
SWT di dalam menegakkan ajaran-ajaran Allah SWT.** Atas dasar itulah, Muhammad lzzat
Darwazah berpandangan bahwasanya para khalifah di muka bumi ini bertugas untuk
mengajak kepada kebaikan serta berhukum dengan hukum yang di keluarkan oleh Allah
SWT.%#

Dengan demikian, ayat ini dapat dipahami sebagai ketaatan mutlak seluruh
masyarakat terhadap pemimpinnya dikarenakan ia merupakan pengganti Allah SWT di
muka bumi di dalam menjalankan ajaran-ajaran yang ia perintahkan. Akan tetapi ayat ini

mengalami pergeseran paradigma dalam Qs. Al-Nisa’ [4] : 59,

b e 5 b e 2T 1515 0 sl g a1 sl sl Gl i

{59} Susld Graals Sia b a1 o 3l 5 Ay {shaif AR o) IS5 ) ) 65308 o0

Artinya : Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nabi
Muhammad SAW) serta ulil amri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Jika kamu
berbeda pendakat tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’an) dan Rasulnya
(Sunnahnya) jika kamu beriman kepada Allah dan Hari Kemudian. Ang demikian itu lebih
baik (bagimu) dan lebih bagus akibatnya (di dunia dan di akhirat). (Qs. Al-Nisa’ [4] : 59).

Ayat ini oleh Al-Suyuthi turun berkenaan dengan Abdullah bin Hudzafah yang
berada dalam keadaan marah kemudian memerintahkan pasukannya untuk menyalakan api

dan masuk ke dalam api tersebut.** Dari asbabun nuzul itulah kita bisa melihat bahwasanya

40 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishah, Jilid 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), p. 297.

41 Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi), p. 268.

42 Al-Jabiri, Fahm Al-Qur’an Al-Hakim : Al-Tafsir Al-Wadih Hasba Tartib Al-Nuzuli, pp. 66-69.

4 Muhammad lzzat Darwazah, Al-Tafsir Al-Hadist : Tartib Al-Suwar Hasba Al-Nuzuli, Jilid 1 (Kairo: Dar
lhya al-Kutub al-Arabiyya, 1962), p. 329.

44 Jalaluddin Al-Misri Al-Suyuthi, Lubab Al-Nuqul Fi Asbab an-Nuzul (Mesir: Dar al-Fikr, 2002), p. 275.

11



ketaatan seorang pasukan tidak bersifat mutlak terhadap seorang pemimpin. Melainkan
ketaatan tersebut bersifat syarat, yaitu ketergantungan terhadap ketaatannya kepada Allah
dan Rasul-Nya.

Sejalan dengan pandangan di atas, Wahbah Al-Zuhaili juga melihat bahwa ketaatan
seseorang kepada pemimpin tidak bersifat mutlak sebagaimana tertuang dalam Qs. Al-
Bagarah [2] : 30 melainkan ketergantungan peraturan yang ia keluarkan di sesuaikan
dengan ketentuan dalam Al-Qur’an dan Hadis.** Lain halnya dengan pandangan di atas, Al-
Qurthubi justru melihat ayat ini sebagai kewajiban seorang pemimpin untuk berhukum
dengan Al-Qur’an dan Hadis, sehingga masyarakat mempunyai kewajiban untuk
menaatinya.*®

M. Quraish Shihab mengawali penafsiran terhadap ayat ini dengan sebuah
ungkapan la tha’ata li makhlugin fi ma’shiyatin khalig/ tidak dibenarkan taat kepada
seorang makhluk dalam keadaan kemaksiatan kepada khalig. Atas dasar itulah, ia
memandang ayat ini sebagai pembatas ketaatan masyarakat terhadap pemimpinnya.*’
Bahkan Rasyid Ridha memandang ayat ini sebagai landasan di dalam menjalankan
kekuasaan dan pemerintahan.®® Sehingga, Jalaluddin Al-Suyuthi dan Al-Mahalli melihat
ayat ini sebagai pintu terakhir untuk menarik sebuah ketentuan hukum dengan kembali
kepada Al-Qur’an dan Sunnah dalam suatu persoalan yang diperselisihkan.*

Atas dasar itulah, Qs. Al-Nisa’ [4] : 59 menjadi pembatas atas ketaatan seorang
terhadap pemimpin nya di karena ayat tersebut membatasinya dengan syarat bahwa aturan
yang dikeluarkan oleh pemimpin tersebut harus berdasarkan ketentuan Allah dan Rasul.
Bahkan narasi dalam Qs. Al-Nisa’ [4] : 59 tersebut diperkuat oleh Qs. Al-Maidah [5] : 49
dengan menjadikan para pemuka agama kalangan Yahudi sebagai contoh yang mengajak
umatnya untuk berpaling dari aturan-aturan yang telah ditetapkan oleh kitab sucinya ;

d}\uum_,uc «Jj.us.a u‘ »Jh‘jeﬁ;\ﬁ\ @.u‘yjaus\ d).a\l..ue@_mesat u\j

wu\w\)usu\j?@yaum*mum\m}m\ehu\,syuudﬂ\

{49} {sauldl

Artinya : Hendaklah engkat memutuskan (urusan) di antara mereka menurut aturan
yang diturunkan Allah dan janganlah engkah mengikuti hawa nafsu mereka.
Wasapadailah mereka agar mereka tidak dapat memperdayakan engkau untuk

4 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Agidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 3 (Damaskus:
Dar al-Fikr, 2001), p. 303.

4 Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 5 (Beirut: Dar al-Kitab al-’Arabi), p. 83.

47 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishah, Jilid 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), p. 143.

48 Muhammad Abduh and Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, Jilid 2 (Mesir: Dar Al-Je’il, 1948), pp. 126-127.

4 Jalaluddin Al-Suyuthi and Jalaluddin Al-Mahalli, Tafsir Jalalain (Surabaya: Pustaka Elba, 2015), p. 127.

12



meninggalkan sebagian apa yang telah diturunkan Allah kepadamu. Jika mereka
berpaling (dari hukum yang telah diturunkah Allah), ketahuilah bahwa
sesungguhnya Allah berkehendak menimpakan musibah kepada mereka disebabkan
sebagian dosa-dosa mereka. Sesungguhnya banyak dari manusia adalah orang-
orang yang fasik. (Qs. Al-Maidah [5] : 49).

Avyat ini oleh Al-Suyuthi turun berkenaan dengan kedatangan para pendeta Yahudi
yang mereka berselisin paham mengenai suatu perkara kemudian meminta pendapat dari
Rasullah SAW, dan Rasullah meminta mereka untuk berhukum dengan hukum yang ada
dalam kitabnya, sehingga turunlah Qs. Al-Maidah [5] : 49.5° Dari ashabun nuzul inilah, kita
bisa melihat bahwasanya ayat ini turun mengenai anjuran kepada kaum Yahudi untuk
berhukum dengan hukum yang diturunkan oleh Allah dalam Tauratnya.

Sehingga ayat ini menjadikan kalangan Yahudi sebagai lawan bicaranya, tidak
hanya ini saja yang menyinggung mengenai teguran kepada kaum Yahudi untuk berhukum
dengan hukum yang ada dalam kitab sucinya seperti halnya juga terdapat dalam Qs. Al-
Maidah [5] : 44 dan Qs. Al-Jumu’ah [62] : 5°*

GO 3 1530 Gl 1Al Sl ) A0 L 285 sy (o3 e 815,500 L)

Y}u}n\jwu\ \”“J\Ag\qg_mdc \Jutsjco.\\ uhsw\)mmu)h;‘ﬁ\)

{44} ungISS\eAdN}G \df\mesagwjmm&uu [PRgeive

Artinya : Sesungguhnya Kami telah menurunkan kitab Taurat di dalamnya (ada)
petunjuk dan cahaya (yang menerangi), yang dengan kitab itu diputuskan perkara orang-
orang Yahudi oleh nabi-nabi yang menyerah diri kepada Allah, oleh orang-orang alim
mereka dan pendeta-pendeta mereka, disebabkan mereka diperintahkan memelihara Kitab-
Kitab Allah dan mereka menjadi saksi terhadapnya. karena itu janganlah kamu takut kepada
manusia, (tetapi) takutlah kepada-Ku. dan janganlah kamu menukar ayat-ayat-Ku dengan
harga yang sedikit. Barangsiapa yang tidak memutuskan menurut apa yang diturunkan
Allah, Maka mereka itu adalah orang-orang yang kafir.

1 Jads Jlasdl ik 1a ladg o & jg\\)smum\d:;
uﬂu\ejsj\gl@‘ﬁ&s\j&s\ L_ﬂ_\\_u \ydsuqﬂ\ejﬂ\duu.n.u

{5}

Artinya : perumpamaan orang-orang yang dipikulkan kepadanya Taurat, kemudian
mereka tiada memikulnya adalah seperti keledai yang membawa Kitab-Kitab yang
tebal. Amatlah buruknya perumpamaan kaum yang mendustakan ayat-ayat Allah
itu. dan Allah tiada memberi petunjuk kepada kaum yang zalim.

50 Al-Suyuthi, p. 83.
51 Shihab, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW Dalam Sorotan Al-Qur’an Dan Hadis-Hadis Shahih, p.
155.

13



Seperti halnya argumen di atas, Al-Zuhaili juga mengatakan hal demikian
bahwasanya ayat ini menceritakan kepada kaum Yahudi untuk berhukum dengan hukum
yang Allah SWT turunkan dalam tauratnya. Bahkan dalam sejarah kita bisa melihat
bahwasanya kalangan Yahudi tidak segan-segan untuk mengganti redaksi Kitab suci
dikarenakan tidak sesuai dengan kemauan yang mereka inginkan, seperti halnya, Nabi
Muhammad SAW yang tidak berasal dari golongannya dan lain sebagainya.>> Hal senada
juga di ungkapkan oleh M. Quraish, baginya, ayat ini berupa anjuran dan sekaligus perintah
terhadap kalangan Yahudi untuk berhukum dengan hukum yang terdapat dalam Kkitab
sucinya.>®

Tidak hanya itu, Al-Wahidi ketika mengemukakan asbabun nuzul dari Qs. Al-
Maidah [5] : 44 berpandangan bahwasanya ayat ini turun ketika ada suatu kasus perzinaan
di kalangan Yahudi, kemudian dari kalangan mereka di minta untuk bertanya kepada
Rasullah SAW, beliaupun menjawab, berhukumlah dengan hukum yang ada di dalam kitab
sucinya. Akan tetapi kalangan Yahudi tidak menaati saran tersebut.>*

Dengan demikian, Qs. Al-Maidah [5] : 49 menjadi bukti nyata bahwa ketaatan
terhadap pemimpin tidak bersifat mutlak, melainkan ketaatan tersebut tergantung pada
sejauhmana mereka taat kepada Allah dan Rasulnya. Oleh karenanya, ayat yang dijadikan
sebagai dalih untuk menegakkan khilafah sama sekali tidak berbicara mengenai hal
tersebut, melainkan pembicaraan mengenai sejauhmana seseorang taat terhadap
pemimpinnya. Oleh karenanya, makna otentik yang bisa kita ambil dalam ayat-ayat tersebut
ialah ketaatan umat terhadap pemimpinnya tidak bersifat mutlak, melainkan ditentukan
sejauhmana mereka mengeluarkan kebijakan berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis, terlebih
lagi ketika kebijakannya tersebut sama sekali tidak mencerminkan kesejahteraan,
kedamaian, dan kebahagian bagi masyarakatnya.

52 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Agidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 4 (Damaskus:
Dar al-Fikr, 2001), p. 117.

53 Shihab, Tafsir Al-Misbah, p. 152.

54 Al-Wahidi, p. 65.

14



A W

Ket : Pergeseran Paradigma Ayat-ayat Khilafah

Dengan adanya pergeseran paradigma yang terdapat ayat-ayat khilafah,bahkan ayat
tersebut tidak berbicara mengenai kewajiban untuk menegakan khilafah islamiyyah,
melainkan mengenai sejauhmana umat taat terhadap pemimpinya, penulis kemudian dalam
hal ini hendak melihat bagaimana asal muasal konsep al-Din wa al-Daulah yang menjadi
landasan para pengusung khilafah. Konsep al-Din wa al-Daulah yang menjadi landasan
tersebut berasal dari salah satu karya dari al-Ghazali yaitu al-Iqtisad fi al-/’figad.>> Akan
tetapi menurut Ahmet T Kuru dalam Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan, konsep
tersebut berasal dari kesalahan al-Ghazali memahami ungkapan tersebut sebagai hadis,
padahal konsep tersebut merupakan pepatah yang sering diucapkan dalam kerajaan Persia
Sasaniyyah.*® Pandangan Ahmet T Kuru tersebut juga diamini oleh Erwin Rosenthal dalam
Political Thought in Medieval Islam.>’

Sehingga, Ali Abd al-Raziq berpandangan bahwasanya Islam sebagai sebuah agama
tidak ada hubungannya dengan negara. Bahkan bagi-nya, Nabi Muhammad SAW sebagai
teladan bagi umat Islam sama sekali tidak pernah bersentuhan dengan politik, melainkan
Nabi hanya fokus terhadap hal-hal ibadah.>® Lain halnya dengan Ali Abd al-Raziq, Khalil
Abd al-Karim justru menjadikan figur Nabi Muhammad SAW sebagai barometer konsep
al-Din wa al-Daulah, akan tetapi konsep tersebut hilang bahkan tidak akan pernah ada lagi
seiring dengan wafatnya Nabi Muhammad SAW.>°

Dengan itu, tidak berlebihan ketika Asymawi berpandangan bahwasanya para

pengusung khilafah mengidap penyakit schizophrenia. Karena, pada kenyataannya, mereka

55 Al-Ghazali, Al-Iqtisad Fi al-Itigad (Beirut: Dar Al-Kotob Al-lImiyah, 2013), p. 231.

56 Ahmet T. Kuru, Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan, Edisi 1 (Jakarta: Gramedia, 2020), p. 15.

5 Erwin I. J. Rosenthal, Political Thought In Medievel Islam : An Introductory Outline (Cambridge:
Cambridge University Press, 1958), p. 39.

58 Ali Abd Al-Razig, Al-Islam Wa Ushul al-Hukm (Mesir: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1926), p. 128.

59 Khalil Abd Al-Karim, Al-Islam Bayn al-Daulah al-Diniyah Wa al-Daulah al-Madaniyyah (Mesir: Dar
lhya al-Kutub al-Arabiyya, 1995), p. 18.

15



yang melabeli pemerintahannya sebagai Islam juga tidak luput dari kasus-kasus seperti
korupsi, kolusi, dan Nepotisme atau apa yang dikenal dengan istilah KKN.®° Sehingga
Mun’im Sirry menyatakan bahwasanya konsep khilafah Islamiyyah dengan menjadikan
hukum konstitusi Negara sebagai sebuah konsep yang mustahil®® dikarenakan tidak ada
satupun dalil Qur’ani maupun Hadis yang dapat dijadikan sabagai dalih untuk membangun
konsepnya. Dengan demikian, untuk menutup artikel ini, sudah sepatutnya Kita
mempertimbangkan salah satu kategorisasi dari Abdul Mustagim mengenai hubungan
agama dan Negara.®? Salah satu ketagorisasinya menyebutkan bahwasanya hubungan di
antara keduanya bersifat simbiotik, dalam artian, agama dan Negara saling membutuhkan di
dalam melaksanakan sebuah konstitusi dalam pemerintahan. Hal tersebut di dasarkan
bahwasanya, banyak sekali konsep-konsep di luar labelilasasi Islam yang sejalan dengan
nilai-nilai Islam itu sendiri, seperti keadilan, kesetaraan, pengentasan kemiskinan, dan lain

sebagainya.

D. KESIMPULAN

Berdasarkan pemaparan di atas, dengan menawarkan pembacaan atas ayat-ayat yang

dijadikan sebagai dalih kewajiban menegakkan khilafah islamiyyah dengan meletakkan ayat-ayat

tersebut dalam konteks historis dan kronologisnya, penulis sampai pada satu kesimpulan bahwa

ayat-ayat tersebut sama sekali tidak berbicara mengenai penegakkan atas konsep khilafah

islamiyyah, melainkan mengenai tata cara umat di dalam menaati perintah ataupun kebijakan

seorang pemimpin, terlebih lagi konsep al-din wa al-daulah yang dijadikan sebagai dalih

menegakkan khilafah islamiyyah merupakan kesalahan seorang Imam al-Ghazali di dalam

memandang ungkapan tersebut sebagai sebuah hadis. Oleh karenanya, sudah saatnya Kkita

menjadikan hubungan antara agama dan Negara secara simbiotik, disebabkan terdapat beberapa

konsep yang diluar Islam sejalan dan seirama dengan nilai-nilai Islam dengan satu prinsip

terciptanya kebijakan yang mengedepankan kesejahteraan, kedamaian, dan kebahagian bagi

masyarakat.

&0 Al-Asymawi Muhammad Said, Al-Khilafah Al-Islamiyyah (Kairo: Dar Sina li al-Nasyr, 1990), p. 234.
61 Mun’im Sirry, Tradisi Intelektual Islam : Rekonfigurasi Sumber Otoritas Agama (Malang: Madani,

2015), p. 164.

62 Mustagim.

16



DAFTAR PUSTAKA
Abduh, Muhammad, and Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, Jilid 2 (Mesir: Dar Al-Je’il, 1948)

Al-Amin, Ainur Rofik, Mematahkan Argumen Hizbut Tahrir, Edisi 2 (Lumajang: Wahid
Foundation, 2019)

Al-Buthi, Muhammad Sa’id Ramadhan, Figh As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar al-Kitab al-
’Arabi, 1991)

Al-Ghazali, Al-Igtisad Fi al- 'Itigad (Beirut: Dar Al-Kotob Al-limiyah, 2013)

Ali, Jawad, Al-Mufashshal fi Tarikh al-’Arab Qabla al-1slam, Jilid 1 (Beirut-Lebanon: Al-
Markaz al-Saqgafi al-Arabi, 1968)

Al-Jabiri, Muhammad Abid, Agama, Negara, Dan Penerapan Syariah, Jilid 3, terj.
Mujiburrahman (Yogjakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001)

, Fahm Al-Qur’an Al-Hakim : Al-Tafsir Al-Wadih Hasba Tartib Al-Nuzuli (Maroko: Dar
Al-Baidha’, 2008)

Al-Karim, Khalil Abd, Al-Islam Bayn al-Daulah al-Diniyah Wa al-Daulah al-Madaniyyah
(Mesir: Dar lhya al-Kutub al-Arabiyya, 1995)

Al-Mubarakfury, Shafiy, Ar-Rahman Ar-Rahiq al-Makhtum (Beirut: Dar al-Argam)

Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Kitab al-’ Arabi)

, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an, Jilid 5 (Beirut: Dar al-Kitab al-’ Arabi)
Al-Raziq, Ali Abd, Al-Islam Wa Ushul al-Hukm (Mesir: Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyya, 1926)

Al-Suyuthi, Jalaluddin, and Jalaluddin Al-Mahalli, Tafsir Jalalain (Surabaya: Pustaka Elba,
2015)

Al-Suyuthi, Jalaluddin Al-Misri, Lubab Al-Nuqul Fi Asbab an-Nuzul (Mesir: Dar al-Fikr, 2002)

Al-Wahidi, Ahmad, Al-Asbabun Nuzul (Beirut: Al-Markaz Al-Tsaqafi Al-’Arabi, 2006)

17



Amal, Taufik Adnan, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an (Jakarta: Divisi Muslim Demokratis :
Yayasan Abad Demokrasi, 2011)

An-Nadwy, Abu Hasan Ali, As-Sirah an-Nabawiyah (Beirut: Dar asy-Syurug, 1982)
Ath Thabari, Abu Ja’far bin Jarir, Tarikh Al-Rusul Wa al-Muluk, Jilid 2 (Mesir: al-Husainiyah)

Aziz, Abdul, Chiefdom Madinah : Kerucut Kekuasaan Pada Zaman Awal Islam (Ciputat: PT
Pustaka Alvabet Anggota IKAPI, 2016)

Az-Zuhaili, Wahbah, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Agidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 1
(Damaskus: Dar al-Fikr, 2001)

, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Aqgidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 3 (Damaskus: Dar
al-Fikr, 2001)

, Al-Tafsir Al-Munir Fi al-Agidah Wa al-Syari’ah Wa al-Minhaj, Jilid 4 (Damaskus: Dar
al-Fikr, 2001)

Binti Syathi’, Aisyah Abdurrahman, Umm An-Nabi’ (Beirut: Dar al-Kitab al-’ Arabi, 1979)

Darwazah, Muhammad lzzat, Al-Tafsir Al-Hadist : Tartib AI-Suwar Hasba Al-Nuzuli, Jilid 1
(Kairo: Dar lhya al-Kutub al-Arabiyya, 1962)

, Sirah Ar-Rasul : Shuwar Mugqtabasah Min Al-Qur’an (Beirut-Lebanon: Mansyurat
Maktabah al-* Ashriyyah, 1400)

Farida, Farah, ‘Potret Tafsir Ideologis Di Indonesia : Kajian Atas Tafsir Ayat Pilihan Al-Wa’ie’,
3.1(2017), 11742

Harahap, Afrohul Ishmah, ‘Pengaruh Pemikiran Al-Qurthubi Dalam Konsep Khilafah Hizbut
Tahrir Di Indonesia : Studi Atas Penafsiran Qs. Al-Baqarah [2]: 30°, 5.1 (2020), 89-101

Ibnu Hisyam, Abu Muhammad Abdul Malik, As-Sirah an-Nabawiyyah (Dar al-Jamil)

Ibnu Sa’ad, Thabaqat Al-Kubra (Beirut: Dar Shadir)

18



Inwan, Mabroer, ‘Rekonstruksi Khilafah Dalam Al-Qur’an: Studi Kritis Penafsiran M. Quraish
Shihab’, 1.1 (2018), 91-106

K. Hitti, Philip, History Of The Arabs : From the Earliest Times to the Present, Edition 10, terj.
R. Cecep Lukman Yasin dan Dedi Slamet Riyadi (New York: Palgrave Macmillan, 2002)

Kerwanto, Deradikalisasi Makna Khalifah Dalam Al-Qur’an: Kajian Tafsir Esoterik
(Tangerang: Yayasan Wagaf Darus-Sunnah, 2022)

Labib, Rokhmat S, Tafsir Ayat-Ayat Pilihan Al-Wa’ie (Bogor: Al-Azhar Publishing, 2013)

Lutfaefi, ‘Jumping Conclusion Tafsir: Penyimpangan Ayat-Ayat Khilafah HTI Dalam Kitab
Daulah Islamiyyah’, 2.2 (2019), 139-50

, ‘Kritik Atas Penafsiran Ayat-Ayat Khilafah : Studi Tafsir Al-Wa’ie Karya Rokhmat S.
Labib’, 1.1 (2018), 19-34

Muhammad Said, Al-Asymawi, Al-Khilafah Al-Islamiyyah (Kairo: Dar Sina li al-Nasyr, 1990)
Mustaqim, Abdul, Kategorisasi Hubungan Antara Agama dan Negara, 2023

Prasetyo, Adi, Naqiyah Mukhtar, and Maryatun Qiptiyah, ‘Khilafah Dalam Kajian Al-Qur’an
Dan Historis : Rekonstruksi Hukum Khilafah Islamiyyah’, 7.2 (2021), 129-42

Rafig, Ahmad, ‘Pembacaan Yang Atomistik Terhadap Al-Qur’an’, 5.1 (2004), 113-41

Rasyid, Muhammad Makmun, ‘Studi Perbandingan Empat Pegiat Khilafah Islamiyyah : Tinjauan
Atas Penafsiran Kata Khilafah Dalam Al-Qur’an (Rasyid Ridha, Abu al-A’la al-Maududi,
Sayyid Quthb, Dan Tagiyuddin al-Nabhani)’, 5.2 (2023), 397-437

Rohman, Abdur, ‘Rekonstruksi Makna Khilafah Perspektif Tafsir Maudhu’i (Studi Kritik
Wacana Sistem Khilafah Di Indonesia)’, 571-598, 2.2 (2017)

Rosenthal, Erwin 1. J., Political Thought In Medievel Islam: An Introductory Outline
(Cambridge: Cambridge University Press, 1958)

19



Saputri, Citra Agung, Konsep Khilafah Dalam Pandangan Tagiyuddin Al-Nabhani Dan
Abdurrahman Wahid (Lampung: Fakultas Ushuluddin dan Studi Agama UIN Raden Intan
Lampung, 2020)

Shihab, M. Quraish, Membaca Sirah Nabi Muhammad SAW Dalam Sorotan Al-Qur’an Dan
Hadis-Hadis Shahih (Jakarta: Lentera Hati, 2018)

, Tafsir Al-Misbah, Jilid 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2005)

, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2005)

Siregar, Syahrudin, ‘Khilafah Islam Dalam Perspektif Sejarah Pemikiran Ali Abdul Raziq’, 2.1
(2018), 124-37

Sirry, Mun’im, Tradisi Intelektual Islam : Rekonfigurasi Sumber Otoritas Agama (Malang:
Madani, 2015)

Sjadzali, Munawwir, Islam Dan Tata Negara (Jakarta: Ul Press, 1990)

Sodigin, Ali, Antropologi Al-Qur’an : Model Dialektika Wahyu Dan Budaya (Yogjakarta: ar-
Ruzz Media Group, 2020)

T. Kuru, Ahmet, Islam, Otoritarianisme, dan Ketertinggalan, Edisi 1 (Jakarta: Gramedia, 2020)

Thohir, Muhyidin, and Muh. Ngali Zainal Makmun, ‘Penafsiran Ayat Al-Qur’an Tentang
Khilafah (Kajian Perbandingan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab Dan Al-Azhar
Karya Abdul Karim Amrullah)’, 2.2 (2017), 545-60

Wijaya, Aksin, Sejarah Kenabian Dalam Perspektif Tafsir Nuzuli Muhammad lzzat Darwazah
(Yogjakarta: IRCiSoD, 2022)

20



