
El-Muntashir : 

Journal of Qur’anic Studies 

Vol. 1.Issue.1 2025 

DOI : 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram 

 
 

 
Corresponding Author :  

Author Name*: Lalu Abdul Gafar 

Email*: 

ghaffarelmadad0805@gmail.com  

 

Received:  

Revised:  

Accepted:  

Published:  
 

 

Abstrack: Artikel ini mengkaji konsep maqāmāt dan aḥwal dalam tasawuf sebagai 

tahapan spiritual yang dilalui oleh seorang sufi dalam perjalanannya menuju 

ma‘rifatullah. Maqamat merupakan tingkatan-tingkatan spiritual yang dicapai 

melalui usaha, latihan rohani, dan pengendalian diri secara konsisten. Sementara 

aḥwal adalah kondisi spiritual yang bersifat temporer dan merupakan anugerah 

langsung dari Allah SWT. Keduanya menjadi sistem kerangka penting dalam 

memahami dinamika batiniah salik (penempuh jalan spiritual). Artikel ini juga 

memaparkan berbagai pandangan tokoh-tokoh sufi klasik tentang maqām dan ḥāl, 

serta menyoroti perbedaan pemahaman di antara mereka. Ditekankan pula bahwa 

meskipun maqām dan ḥāl memiliki karakteristik berbeda, keduanya saling 

melengkapi dan mengarahkan seorang sufi menuju kedekatan hakiki dengan 

Tuhan. Dengan demikian, konsep maqāmāt dan aḥwāl adalah peta spiritual yang 

penting dalam upaya mencapai kesempurnaan ruhani dan cinta Ilahi 

 

Kata Kunci: Maqamat, Ahwal, Spritual, Ma’rifatullah 

  

 
 

Introduction  

Islam sebagai suatu ajaran memiliki khazanah keilmuan yang amat luas. Salah satu khazanah tersebut adalah ilmu 

tasawuf yang menjadi bagian penting dalam studi keislaman klasik. Tasawuf kerap menjadi bahan diskusi dan kajian 

menarik, terutama bagi mereka yang ingin menyelami dunia spiritual atau mistik dalam Islam. Sebagaimana halnya dengan 

agama-agama lain, tasawuf merupakan fenomena asketis keagamaan yang dianggap antimainstream. Hal ini disebabkan 

karena tasawuf memiliki pendekatan khas dalam mengekspresikan pengalaman keagamaan. Pengalaman tersebut tidak 

jarang bersifat mendalam dan sangat personal. 

Dalam struktur ilmu-ilmu keislaman tradisional, dikenal beberapa disiplin ilmu utama seperti ilmu kalam, ilmu 

fikih, filsafat, dan tasawuf. Masing-masing disiplin tersebut memiliki karakteristik dan orientasi yang berbeda satu sama 

lain. Tasawuf menekankan aspek penghayatan dan pengamalan yang bersifat batiniah serta personal. Orientasi tasawuf 

bersifat esoterik, berlawanan dengan filsafat yang lebih mengedepankan perenungan spekulatif dan rasional. Dinamika antar 

disiplin keilmuan ini kerap kali menimbulkan polemik, terutama dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam. Namun, 

semuanya turut membentuk khazanah intelektual Islam yang kaya dan kompleks.1 

Tasawuf dipahami sebagai jalan spiritual yang bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. Jalan ini 

ditempuh melalui serangkaian latihan rohani dan penyucian jiwa berdasarkan konsep-konsep dalam tasawuf. Para sufi 

melatih diri mereka dalam laku spiritual sebagai bentuk kerinduan dan cinta kepada Sang Pencipta. Dalam proses tersebut, 

mereka mengalami perkembangan spiritual yang mendalam dan terstruktur. Oleh karena itu, pengalaman spiritual dalam 

tasawuf tidak bersifat bebas sepenuhnya, melainkan terikat pada nilai-nilai dan tahapan tertentu. Dua konsep utama yang 

menggambarkan tahapan ini adalah maqāmāt dan aḥwāl. 2

 
1 Abdul Wahab Syakhrani, Nadia Nursyifa, Nurul Fithoriti, Konsep Maqamat dan Ahwal, Mushaf Journal. 9-23 
2 Mubasyyirah Muhammad Bakry, Maqomat, Ahwal dan Konsep Mahabbah Ilahiyah Rabi’ah Al-Adawiyah (Suatu 

Kajian Tasawuf). Jurnal al-Asas Vol 1, No 2. 76-100. 

Konsep Maqamat Dan Aḥwal Dalam Tasawuf: Tahapan Spiritual Menuju 

Ma‘Rifatullah 

 
 

Lalu Abdul Gafar : Universitas Islam Negeri Mataram, NTB, Indonesia  

Moh. Bahtiar Ahadi : Universitas Islam Negeri Mataram Mataram, NTB, Indonesia  

 

 

mailto:ghaffarelmadad0805@gmail.com


 

 

Maqāmāt merupakan kedudukan spiritual yang diraih seorang sufi melalui usaha dan latihan rohani secara 

konsisten. Kedudukan ini menunjukkan sejauh mana seorang sufi telah menempuh jalan menuju Allah. Maqāmāt bersifat 

subjektif karena didasarkan pada pengalaman spiritual masing-masing individu. Begitu juga dengan konsep aḥwāl, yang 

merujuk pada kondisi spiritual atau pengalaman batin yang bersifat temporer dan dianugerahkan langsung oleh Allah SWT. 

Kedua konsep ini menjadi penting dalam menjelaskan dinamika perjalanan spiritual seorang sufi. Oleh sebab itu, banyak 

literatur tasawuf yang berusaha merumuskan tahapan-tahapan ini secara sistematis. 

Munculnya konsep maqāmāt dan aḥwāl tidak dapat dilepaskan dari upaya para sufi untuk menjawab kritik dan 

kekhawatiran para ulama terhadap pengalaman spiritual mereka. Kalangan ortodoks memandang klaim-klaim sufi sebagai 

sesuatu yang sulit dikontrol dan rawan menimbulkan penyimpangan. Salah satu tokoh sufi awal seperti Dzunnun al-Misri 

bahkan sempat dituduh menyimpang karena ajarannya dianggap tidak sesuai dengan syariat. Untuk menjawab hal itu, para 

sufi kemudian mengembangkan metode dan sistematika dalam menjelaskan jalan spiritual mereka. Hal ini juga bertujuan 

untuk mengobjektifkan dan membakukan pengalaman-pengalaman spiritual tersebut. 

Dengan motivasi tersebut, kaum sufi menyusun tahapan-tahapan yang disebut maqamat sebagai alat bantu untuk 

memahami perkembangan jiwa seorang salik (penempuh jalan sufi). Dari sana, lahirlah pula konsep aḥwāl sebagai bentuk 

pengalaman spiritual yang lebih bersifat spontan dan ilahiah. Terminologi yang digunakan dalam maqamat dan aḥwal 

banyak diambil dari Alquran, seperti tobat, sabar, syukur, tawakal, dan lain sebagainya. Menurut Fazlur Rahman, aḥwal 

dalam tasawuf bersifat psiko-gnostik, karena menggambarkan keadaan batin yang mendalam. Dengan demikian, maqamat 

dan aḥwal menjadi dua konsep kunci dalam memahami perjalanan spiritual seorang sufi dalam mendekat kepada Allah 

SWT.3 

 

Method  
 Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (librabry research) penelitian yang dilaksanakan dengan literatur 

(kepustakaan) maka sumber-sumber yang penulis gunakan adalah buku-buku yang memuat tentang tasawuf, tafsir serta 

catatan maupun laporan penelitian terdahulu. Dengan menggunakan metode deskripsi, interpretasi dan analisis. yakni 

metode dalam bentuk deskripsi agar penulis mampu memahami dan memberikan gambaran yang jelas mengenai 

permasalahan yang terkait dengan penelitian ini. Dan metode analisis digunakan agar penulisan ini lebih sistematis pada 

permasalahan yang akan dibahas dalam penelitian ini. Adapun sumber data penelitian ini adalah sumber data primer dan 

sember data sekunder. Adapun sumber data primernya buku-buku yang memuat tentang tasawuf. Adapun sumber data 

sekundernya adalah karya-karya lain yang berkaitan dengan penelitian ini. 

 

Result and Discussion 

Pengertian Maqomat dan Ahwal 

Maqamat adalah bentuk jamak dari kata maqam, yang secara bahasa berarti tempat berdiri, pangkat atau derajat. 

Dalam bahasa Inggris, maqamat disebut dengan istilah stations atau stages. Adapun ahwal, jamak dari hal, berarti keadaan-

keadaan, yakni keadaan mental atau emosional. Perkataan maqam dapat diartikan sebagai stasiun, tahapan atau tingkatan 

spiritual dan fase perjalanan yang telah dicapai seorang sufi menuju kedekatannya dengan Tuhan. 

Istilah hal menurut sufi adalah makna, nilai atau rasa yang hadir dalam hati secara otomatis, tanpa unsur 

kesengajaan, upaya, latihan dan pemaksaan. Simuh menjelaskan, bahwa hal adalah pengalaman dan perasaan kejiwaan yang 

berubah dan dialami secara tiba-tiba tanpa diikhtiari, yakni di luar usaha manusia. Karena terjadi di luar usaha manusia 

maka hal merupakan hibah, anugerah dan hadiah dari Allah. Dengan demikian hal berbeda dengan maqom, karena maqom 

harus diusahakan dan hal merupakan anugerah dari Allah SWT. Berikut beberapa istilah yang dijelaskan oleh para ulama: 

Imam Qusyairi 

 المقام ما يتحقق به العبد بمنازلته من الادب, مما يتوصل اليه بنوع تصرف ويتحقق به بضرب تطلب ومقاسة تكلف 
Maqam ialah tahapan adab yang hendak dikokohkan oleh seorang hamba demi maqam yang hendak dicapainya. 

Yang diperoleh dengan berbagai perjuangan, dimana satu perjuangan dilakukan secara berulang-ulang disertai dengan 

beban dan ujian yang semakin berat.  

الحال معنى يرد على القلب من غير تعمد ولا اجتلاب ولااكتساب من طرب او حزن او بسط او قبض او شوق او انزعاج او ديبة او  

 احتياج 

 
3 Wan Suhaimi Abdullah, Konsep Maqamat dan Ahwal Sufi:Suatu Penilaian. Jurnal Usuludin. 51-62. 



 

Hal merupakan makna (rasa, keadaan mental) yang muncul di dalam hati (qalb) yang diperoleh tanpa unsur 

kesengajaan, penuh perhatian, dan usaha-usaha, seperti perasaan gembira, sedih, lapang, sempit, rindu, gelisah, takut, 

atau gemetar. 

Abu Nashr al Sarraj 

الله فيما يقام فيه من العبادات والمجاهدات والرياضات والانقطاع إلى الله؛ و الأحوال ما يحل به القلوب  المقامات مقام العبد بين يدي  

 أو تحل به القلوب من صفاء الأذكار 
Maqamat merupakan maqam seorang hamba di hadapan Alloh pada apa yang didudukkan Allah baginya dari 

ibadah, mujahadah, riyadhah, dan keterputusan (dari segala sesuatu) menuju Allah. Ahwal merupakan suatu keadaan 

yang menempati hati karena kejernihan zikir-zikir 

Syihabuddin Suhrawardi 

 فالحال سمي حالا لتحوله، والمقام مقاما لثبوته واستقراره
Hal disebut hal karena tahawwulnya (perubahan keadaan batin dari satu keadaan ke keadaan batin yang lain), dan 

maqam disebut maqam karena ketetapannya. Maksud Suhrawardi, bahwa setiap maqamat selalu dimulai dengan ahwal 

terlebih dahulu. Apabila satu hal itu menjadi tetap (tsubut dan istiqrar), maka hal itupun berubah menjadi maqam. 

Maqam taubah misalnya, maka maqam dimulai terlebih dahulu dengan hal taubah, dan ketika hal taubah ini menetap, 

maka hal taubah menjadi maqam taubah 

Al-Thusi 

Kedudukan hamba di hadapan Allah yang diperoleh melalui kerja keras dalam ibadah, kesungguhan melawan 

hawa nafsu, latihan-latihan kerohanian serta menyerahkan seluruh jiwa dan raga semata-mata untuk berbakti kepada-Nya. 

Kesimpulannya Maqamat adalah tingkatan-tingkatan spiritual yang dicapai oleh seorang salik (penempuh jalan 

Allah) melalui usaha sungguh-sungguh, latihan rohani, dan perjuangan melawan hawa nafsu. Berbeda dengan ḥāl yang 

bersifat anugerah dan datang tiba-tiba, maqām memerlukan ketekunan, adab, dan kestabilan dalam perjalanan menuju Allah. 

Macam-Macam Maqomat 

Maqamat dibagi kaum sufi ke dalam stasion-stasion, tempat seorang calon sufi menunggu sambil berusaha keras 

untuk membersihkan diri agar dapat melanjutkan perjalan ke stasion berikutnya. Penyucian diri diusahakan melalui ibadat, 

terutama puasa, shalat, membaca Alquran, dan dzikir. Tujuan semua ibadat dalam Islam ialah mendekatkan diri. Oleh karena 

itu, terjadilah penyucian diri calon sufi berangsur-angsur. 

Taubat 

Taubat adalah stasiun pertama yang harus dilalui oleh seseorang yang mengamalkan tasawuf. Sebab Rasul SAW 

sendiri yang bersih dari dosa masih mohon ampun dan bertaubat, apalagi manusia biasa yang tidak luput dari salah dan 

dosa. Dalam mengartikan taubat, para sufi berbeda pendapat, tetapi secara garis besarnya dapat dibedakan kepada tiga 

kategori,; pertama, taubat dalam pengertian meninggalkan segala kemak-siatan dan melakukan kebajikan secara 

terusmenerus. Kedua, taubat ialah keluar dari kejahatan dan memasuki kebaikan karena takut murka Allah. Ketiga, taubat 

adalah terus-menerus bertaubat walaupun sudah tidak pernah lagi berbuat dosa. Namun menurut al-Mishri, taubat itu ada 

dua macam; taubat orang awam, ialah taubat dari salah dan dosa, dan taubat khawas, yaitu taubat dari kelalaian dan kealpaan. 

Ahmad Shubi, sebagai dikutip Amir al-Najjar, mengatakan, bahwa tidak cukup bagi seorang sufi untuk bertaubat 

dari perbuatan dosa lahiriah, akan tetapi ia juga harus menjaga diri dari dosa-dosa hatinya secara menyeluruh. Maka dari 

itu, taubat para sufi benar-benar bersih, sehingga tidak berbekas pada dirinya perbuatan maksiat, baik maksiat tersembunyi 

maupun maksiat terangan-angan. Bagi para sufi, taubat bukan hanya sebagai penghapus dosa, tetapi lebih dari itu, yaitu 

sebagai syarat mutlak agar dapat dekat dengan Allah. Allah SWT berfirman “Sesungguhnya beruntunglah orang yang 

mensucikan jiwanya, dan merugilah orang yang mengotorinya.”(QS. Asy-Syams: 9–10) 

Taubat merupakan maqam pertama dan paling utama yang harus ditempuh oleh seorang sufi dalam menapakai 

jalan menuju Allah SWT. Kebanyakan sufi menjadikan tobat sebagai perhentian awal di jalan menuju Allah SWT. 

Mengenai taubat ini banyak para sufi yang mempunyai definisi yang bermacam-macam. Al-Junaid mendefinisikan taubat 

sebagai upaya untuk tidak mengulangi dosa pada masa sekarang. Sufi lainya seperti Syekh Sahal menyatakan bahwa taubat 

adalah hendaknya seseorang ingat akan perbuatan dosa yang telah ia lakukan pada masa lalu sembari berusaha untuk 

membersihkan hati dari bisikanbisikan yang mengarahkan kepada perbuatan dosa.4 Inti dari taubat adalah pengakuan atas 

segala kesalahan yang telah dilakukan di masa lampau sekaligus berkomitmen untuk selalu menjalankan perintah dan 

menjauhi larangan Allah SWT di masa yang akan datang.  

Ibnu ‘Athaillah sendiri menjelaskan bahwa dalam maqam tobat seorang sufi harus kembali kepada Allah SWT dari 

segala perbuatan yang tidak diridoi-Nya dan menuju perbuatan yang diridoi-Nya. Melepaskan pengaturan atas sesuatu yang 

 
4 Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985), hlm. 116. 



 

telah menjadi tanggungan Allah SWT dan berkonsentrasi pada tanggung jawab yang diberikan oleh Allah SWT kepada 

dirinya sebagai manusia.5 

Zuhud 

Zuhud merupakan maqam yang penting yang harus dilewati oleh para sufi dalam perjalanannya menuju Allah 

SWT. Sebagaimana yang diketahui bahwa maqam zuhud pernah menjadi suatu gerakan masal umat Islam pada abad 

pertama hijriyah, sebagai gerakan protes kepada para birokrat yang kaya. Gerakan zuhud ini dipimpin oleh seorang sufi 

yang masyhur yaitu Hasan al-Basri.6 Ada beberapa definisi mengenai zuhud, di antaranya disebutkan oleh Imam Ali bahwa 

zuhud adalah hendaklah seseorang tidak terpengaruh dan iri hati terhadap orang-orang yang serakah teerhadap keduniawian, 

baik dari orang mu’min maupun orang kafir. Sedangkan al-Junaid menyatakan bahwa zuhud adalah bersifat dermawan 

sehingga tidak ada yang dimilikinya dan tidak bersifat serakah.7 

Ibnu ‘Athaillah sendiri membagi zuhud ke dalam dua tahapan, yaitu zuhud lahir yang jelas dan zuhud batin yang 

samar. Aplikasi dari konsep ini adalah bahwa ketika seseorang ingin melakukan zuhud yang lahir, maka seorang harus 

zuhud terhadap barang halal yang berlebihan, baik berupa makanan, pakaian, dan sebagainya. Sedangkan pada zuhud batin 

seseorang harus zuhud terhadap perasaan hati yang tidak dibenarkan semisal perasaan sombong di depan orang lain, senang 

diupuji, syirik, iri hati dan sebagainya.8 

Sabar 

Maqam selanjutnya adalah sabar, yang didefiniskan oleh alKalabadzi sebagai harapan seorang hamba mengenai 

kebahagiaan kepada Allah SWT.9 Sabar merupakan jalan untuk mencapai kebahagiaan. Kesabaran ini memerlukan suatu 

usaha yang keras dan pantang menyerah, memerlukan waktu yang panjang dan sikap yang hati-hati Sehingga ada sebuah 

ungkapan sufi mengenai hal ini; “Orang sabar berlaku sabar sampai tercapai kesabaran; maka ia meminta untuk bersabar, 

sambil berkata; wahai orang yang sabar tetaplah sabar”.  

Menurut Ibnu ‘Athaillah, dalam maqam sabar, seseorang sufi akan selalu berusaha menjauhi dari sesuatu yang 

tidak disukai oleh Allah SWT, yang di dalamnya adalah sikap mengatur sesuatu yang telah diatur oleh Allah SWT. Sabar 

sendiri menurut Ibnu ‘Athaillah terdapat beberapa macam: sabar terhadap yang dilarang, sabar terhadap yang wajib, serta 

sabar terhadap pengaturan dan pilihan-Nya, dan sabar terhadap keinginan yang bertentangan dengan pengaturan Allah 

SWT.10 Sabar yang dilarang terjadi seseorang dihadapkan pada dosa-dosa yang membawa keuntungan secara singkat, 

seperti tindak korupsi yang marak terjadi pada saat ini. Sabar yang wajib berlaku ketika seseorang dengan sabar 

melaksanakan kewajiban shalat atau kewajiban-kewajiban lainnya. Sabar terhadap pengaturan Allah SWT terjadi ketika 

seseorang mendapati bahwa takdir yang ditentukan oleh Allah SWT tidak berkesesuaian dengan harapannya. Dan yang 

terakhir sabar terhadap keinginan nafsu yang hal itu bertentangan dengan aturan Allah SWT. 

Syukur 

Al-Mahasibi berkata bahwa syukur adalah kelebihan-kelebihan yang diberikan Allah SWT kepada seseorang 

karena rasa terimakasihnya kepada Allah SWT.11 Artinya bahwa ketika seseorang berterima kasih atas segala nikmat Allah 

SWT, maka ia akan diberikan nikmat yang lebih besar. Dan orang yang telah mampu menjalankan ini secara istiqomah 

maka ia telah berada pada maqam syukur. Rasa syukur merupakan pintu untuk memperoleh kebahagiaan yang lebih besar 

dan lebih banyak. Allah SWT dengan jelas berfirman dalam al Quran QS. Ibrahim ayat 7:  

“seandainya kamu bersyukur, pastilah kami akan menambahkan nikmat kepadamu”  

Dalam menjelaskan apa itu syukur, Ibnu ‘Athaillah mengutip pendapat al-Junaid mengenai syukur. Al-Junaid 

mengatakan bahwa syukur adalah kau tidak bermaksiat kepada Allah SWT lewat nikmat-nikmat-Nya. Oleh karena itu pada 

maqam ini, seseorang tidak hanya menyatakan rasa terimakasih atas adanya nikmat dari Allah SWT, namun lebih dari itu 

seseorang dalam maqam ini harus selalu menggunakan segala nikmat yang diberikan oleh SWT pada aktivitas yang positif 

yang selaras dengan perintah Allah SWT.12 

Rasa takut dan Rasa Berharap 

 
5 Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir, hlm. 43. 
6 Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik Dalam Islam, (terj), (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986), hlm. 30. 
7 Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, hlm. 118. 
8 Ayat al-Qur’an yang berkenaan dengan zuhud adalah QS. Al-An’am ayat 32. Sebuah sabda Nabi juga menjelaskan 

bahwa; “jika seseorang melihat seseorang yang dianugerahi sifat zuhu dalam dirinya dan selalu lurus sikapnya, maka 

dekatilah orang itu karena orang tersebut telah menyakini hikmah”. Abdullah Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Raja 

Grafindo, 2006), hlm. 196. 
9 Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985), hlm. 119 
10 Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir (terj), Jakarta: Serambi, 2006, hlm. 44. 
11 Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985), hlm. 131. 
12 Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir (terj), Jakarta: Serambi, 2006, hlm. 46. 



 

Al-Khauf atau rasa takut merupakan salah satu maqam penting dalam tasawuf. Ketika seorang merasa takut kepada 

Allah SWT, ia akan selalu melaksanakan semua kewajiban dan menjauhi larangan-Nya. Salah satu Sufi bernama Ruwaym 

berkata bahwa takut adalah ketika seseorang merasa takut kepada Allah SWT, karena kebesaran dan kekuasaan-Nya, dan 

takut kepada dirinya karena merasa takut terhadap sesuatu yang akan menimpa dirinya.13 Sedangkan raja adalah maqam 

dimana orang hanya berharap atas segala kebutuhanya kepada Allah SWT.  

Al-Khauf dan ar-Raja merupakan dua sikap yan tidak bisa dipisahkan satu sama lain. Syekh Sahal menyebutkan 

bahwa rasa takut ibarat laki-laki sedangkan rasa berharap ibarat perempuan. Keduanya harus selalu bersamaan hingga 

melahirkan hakikat iman. Syekh Sahal mencontohkan bahwa seseorang yang takut kepada selain Allah SWT dan mengharap 

Allah SWT melindunginya, maka ia belum sampai pada maqam ini. Seharusnya seseorang yang ingin berada maqam ini 

hanya takut dan berharap kepada Allah SWT.  

Menurut Ibnu ‘Athaillah, seseorang yang berada pada maqam al khauf akan selalu melaksanakan perintah Allah 

SWT dan merasakan takut apabila tidak melaksanakannya. Sedangkan orang yang berada pada maqam ar-raja akan selalu 

diliputi suka cita kepada Allah dan akan selalu disibukan oleh hubunganya dengan Allah SWT.14 

Berserah Diri 

Al-Junaid menyatakan bahwa hakikat tawakal adalah merasa bahwa ada dan tidak adanya sesuatu itu semata-mata 

merupakan kehendak dan kekuasaan Allah SWT, dan karena Allah SWT sesuatu menjadi ada.15 Syekh Sahal menambahkan 

bahwa setiap keadaan mempunyai sisi depan dan sisi belakang kecuali tawakal, karena sesungguhnya tawakal itu hanya 

mempunyai sisi depan saja dan tidak mempunyai sisi belakang. Maksudnya, seseorang hendaknya bertawakal hanya karena 

Allah SWT bukan yang lainya. Lebih lanjut lagi inti yang terdalam bahwa tawakal adalah meninggalkan segala usaha yang 

bukan karena Allah SWT.  

Sedangkan bagi Ibnu ‘Athaillah memberikan definisi tawakal sebagai suatu sikap yang menyerahkan kendali 

kepada Allah SWT dan bersandar segala urusan kepada-Nya. Sehingga pada maqam ini, seseorang tidak akan ikut campur 

dan pasrah atas segala ketentuan-Nya. Namun demikian Ibnu ‘Athaillah bukan berarti menganjurkan faham jabariyah, 

namun ia membedakan bagian yang menjadi tanggung jawab hamba dan tanggung jawab Allah SWT. Maqam tawakal ini 

mempunyai hubungan yang erat dengan maqam yang di atasnya yaitu maqam ar-ridha.16 

Cinta 

Dalam beberapa sistematika, maqam cinta ada menyebutnya sebagai hal bukan bagian dari maqamat. Namun Ibnu 

‘Athaillah memasukan maqam cinta ke dalam sistematika maqamat. Dalam maqam cinta ini, seorang pecinta akan 

tenggelam dalam cintanya dan menyerahkan segala pilihan kepada kekasihnya. Pilihan sang kekasih adalah pilihannya. 

Dengan demikian pada maqam cinta ini seseorang akan selalu menerima segala aturan yang ditetapkan oleh Allah SWT 

dan menjauhi apa yang dibenci oleh Allah SWT.17 

Seseorang yang berada maqam ini telah merasakan kosong dari segala apapun selain Allah SWT. Kesenangannya 

ia peroleh ketika berzikir, memuji dan berdialog dengan Allah SWT. Di antara sekian banyak sufi yang berada pada maqam 

ini adalah sufi wanita Rabi’ah alAdawiyah. Dalam sebuah syairnya yang terkenal ia mengatakan: 

Kekasih hatiku hanya engkaulah yang kucinta 

Beri ampunlah kepada pembuat dosa yang datang ke hadirat Mu  

Engkaulah harapan, kebahagiaan dan kesenangku 

Hati telah enggan mencintai selain dari Mu18 

Ridha 

Syekh Zunnun al Misri berkata bahwa ridha adalah keadaan hati seseorang yang selalu merasa bahagia dengan 

apa-apa yang telah ditetapkan oleh Allah SWT atas dirinya. Sedangkan bagi Ibnu ‘Athaillah, maqam ridha adalah sikap 

sesorang dalam menampik sikap ikut campur terhadap kehendak Allah SWT. Pasalnya, orang yang ridha telah merasa cukup 

dengan pengaturan Allah SWT untuknya. Bagaimana mungkin ia akan ikut mengatur bersama-Nya, sementara ia telah 

meridhai pengaturanNya. Maqam ini adalah maqam yang paling tinggi dalam sistematika maqamat menurut prespektif Ibnu 

‘Athaillah.19 

Ahwal Tasawuf Sebagai Keadaan Spritual 

Adapun hal adalah suasana atau keadaan yang menyelimuti kalbu, yang diciptakan sebagai hak prerogatif Allah dalam 

hati manusia tanpa sang sufi meminta atau mampu menolak keadaan itu apabila datang dan mempertahankannya apabila 

 
13 Abu Bakar al Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, hlm. 127 
14 Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir, hlm. 46.  
15 Abu Bakar al Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi..., hlm. 133 
16 Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir, hlm. 47 
17 Ibid, hlm. 47. 
18 Harun Nasution, Islam: Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (jilid II), Jakarta: UI press, 1985, hlm. 81. 
19 Ibnu ‘Athaillah, al tanwir fi isqath al tadbir (terj)…, hlm. 47. 



 

pergi. Jadi ahwal adalah suatu anugerah pemberian dari Allah SWT karena ketaatan manusia dan beribadahnya secara terus 

menerus. Adapun ahwal tasawuf tersebut yaitu: 

 

Muraqabah 

Menurut Imam al-Qusyairy an-Naisabury secara bahasa muraqabah “adalah mengamati tujuan. Sedangkan secara 

terminologi muraqabah yaitu keyakinan seorang sufi dengan kalbunya bahwasanya Allah SWT”. melakukan pengamatan 

kepadanya dalam gerak dan diamnya sehingga membuat ia mengamati pekerjaan dan hukumhukum-Nya. sedangkan 

menurut Abu Nashr asSarraj muraqabah adalah pengetahuan dan keyakinan seorang hamba kepada Allah, bahwa Allah 

SWT selalu Melihat apa yang ada didalam hati dan nuraninya dan Maha Mengetahui. Maka dalam kondisi apapun dia selalu 

terus-menerus meneliti dan mengkoreksi bersitan-bersitan hati atau pikiran-pikiran tercela yang hanya akan menyibukkan 

hati sehingga lupa mengingat Allah.20 

Mahabbah 

Sahl bin Abdullah tentang mahabbah mengatakan bahwa mahabbah adalah kecocokan hati dengan Allah SWT. dan 

senantiasa cocok dengan-Nya, beserta Nabinya. dengan senantiasa mencintai yang sangat mendalam untuk selalu berdzikir 

dan mengingat Allah SWT. dan menemukan manisnya bermunajat kepada Allah SWT. Kondisi spiritual mahabbah bagi 

seorang hamba adalah melihat dengan kedua matanya terhadap nikmat yang Allah berikan kepadanya, dan dengan hati 

nuraninya dia melihat kedekatan Allah dengannya, segala perlindungan, penjagaan dan perhatian-Nya yang dilimpahkan 

kepadanya.21 Rabiah al Adawiyyah al-Basriyyah (wafat 185 H / 801 M) dianggap sebagai Sufi pertama yang menyatakan 

cintanya kepada Allah dan mengemukakan teori komprehensif tentang Cinta Ilahi.22 Cinta bagi Rabi’ah sukar didefinisikan, 

karena cinta berisi perasaan kerinduan kepada yang dicinta. Meski demikian, Rabi’ah telah membuat rumusan analisis 

melalui serangkaian syair-syairnya yang sangat terkenal, sebagai berikut: 

Aku mencintai-Mu dengan dua cinta 

Cinta karena diriku dan cinta karena Diri-Mu 

Cinta karena diriku 

Adalah keadaanku yang senantiasa mengingat-Mu 

Cinta karena Diri-Mu 

Adalah Keadaan-Mu menyingkapkan tabir hingga 

Engkau kulihat 

Bagiku, tidak ada puji untuk ini dan itu. 

Tapi sekalian puji hanya bagiMu selalu.23 

Khauf 

Khauf adalah hadirnya perasaan rasa takut ke dalam diri seseorang karena dihantui oleh perasaan dosa dan ancaman 

yang akan menimpanya. Seorang yang berada dalam khauf akan merasa lebih takut kepada dirinya sendiri, sebagaimana 

ketakutannya kepada musuhnya. Saat khauf menghampirinya, dia merasa tentram dan tenang karena kondisi hatinya 

semakin dekat dengan Allah.24 Al-Junaid pernah ditanya mengenai takut ia menjawab, “takut adalah datangnya deraan 

dalam setiap hembusan nafas.” Dzun Nuun al-Mishri juga berkomentar tentang takut, “manusia akan tetap berada di jalan 

selama takut tidak tercabut dari kalbu, sebab jika telah hilang dari kalbu mereka, maka mereka akan tersesat.” Sedangkan 

Hatim al-Asham juga menjelaskan, “setiap sesuatu ada perhiasannya dan perhiasan ibadah adalah takut.Tanda takut adalah 

membatasi keinginan.”25 Dengan demikian, khauf adalah kondisi spiritual di mana seorang sufi takut jika Allah tidak 

meliriknya sehingga mendekat pada-Nya 

Raja’ 

Raja’ atau harapan adalah memperhatikan kebaikan dan selalu berharap untuk dapat mencapainya, dan melihat berbagai 

bentuk kelembutan dan kenikmatan dari Allah, dan memenuhi diri dengan harapan demi masa depan serta hidup demi 

meraih harapan tersebut.26 Dzun Nun al-Mishry saat menjelang ajalnya dia berkata: “janganlah kalian memperdulikan aku, 

sebab aku telah terpersona oleh kelembutan Allah SWT. kepada diriku.” Sedangkan Yahya bin Mu’adz berkata, “wahai 

Tuhanku, anugerahkanlah untukku yang termanis dalam hati berupa harapan kepada-Mu. Kata-kata paling sedap yang 

 
 20 al-Qusyairy, Risalah Qusyairyah: Induk Ilmu Tasawuf, Terj. Mohammad Luqman Hakiem, 218. 

 21 as-Sarraj, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf. 119-120. 

 22 Hassan Abu Hanieh, Sufism and Sufi Orders: God’s Spiritual Paths: Adaptation and Renewalin the Context of 

Modernization (Jordan: Friedrich-Ebert-Stiftung, 2011), 70. 

 23 Asfari and Otto Sukatno, Mahabbah Cinta: Mengarungi Samudera Cinta Rabi’ah Al-Adawiyah (Yogyakarta: 

Pustaka Hati, 2018), 52. 

 24 Rif’i and Mud’is, Filsafat Tasawuf, 224 

 25 al-Qusyairy, Risalah Qusyairyah: Induk Ilmu Tasawuf, Terj. Mohammad Luqman Hakiem, 126. 

 26 Zaprulkhan, Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), 64. 



 

keluar dari lidahku berupa pujian kepada-Mu. Saat yang kuanggap paling berharga adalah saat aku akan berjumpa dengan-

Mu”.27 Raja’ menuntut tiga perkara, yaitu (1) Takut harapannya itu hilang. (2) Berusaha untuk mencapainya. (3) Cinta 

kepada apa yang diharapkannya. Raja’ terbagi menjadi tiga tingkatan; pertama, berharap kepada Allah (fillah). Kedua, 

berharap pahala dari Allah. Ketiga, berharap keluasan rahmat dari Allah. 

Uns 

‘Uns yaitu keadaan spiritual seorang sufi yang merasa intim atau akrab dengan Tuhannya, karena telah merasakan 

kedekatan denganNya.‘Uns adalah keadaan spiritual saat qalbu dipenuhi rasa cinta, kelembutan, keindahan, belas kasih, 

dan ampunan dari Allah.28 ‘Uns (bersuka cita) dengan Allah bagi seorang hamba adalah tingkatan paripurna kesuciannya 

dan kejernihan dzikirnya, sehingga dia merasa cemas, takut dan gelisah dengan segala sesuatu yang melupakannya untuk 

mengingat Allah. Maka pada saat itulah ia sangat bersuka cita dengan Allah SWT.29 Seseorang yang berada pada kondisi 

spiritual ‘Uns akan merasakan kebahagiaan, kesenangan, kegembiraan, serta sukacita yang meluap-luap. Kondisi spiritual 

seperti ini dialami oleh seorang sufi ketika merasakan kedekatan dengan Allah. Yang mana, hati dan perasaannya diliputi 

oleh cinta, kelembutan, keindahan, serta kasih sayang yang luar biasa, sehingga sangat sulit untuk dilukiskan.30 Dengan 

demikian ‘Uns adalah kondisi spiritual yang mana seorang sufi merasakan kesukacitaan hati atau kebahagiaan hati karena 

bisa akrab dengan Tuhannya. 

Yaqin 

Secara terminologi yakin adalah yaitu sebuah kepercayaan (Aqidah) yang kuat dan tidak mudah goyah dengan 

kebenaran dan pengetahuan yang dimilikinya, karena kesaksiannya dengan segenap jiwanya dan dirasakan oleh seluruh 

ekspresi tubuhnya, serta disaksikan oleh segenap eksistensinya. Adapun definisi lain dari yakin yaitu selamat dari keraguan 

dan syubhat, serta penguasaan atas pengetahuan yang akurat, tepat, dan benar, tanpa mengandung keraguan sama sekali.31 

Sedangkan menurut al-Junaid “yakin merupakan kemantapan ilmu yang tidak dapat diubah dan tidak pula diganti serta tidak 

berubah apa yang ada di dalam hati”. Yakin membuat seorang sufi selalu siap mengemban beban dan mengahadapi bahaya 

serta mendorongnya untuk maju terus ke depan. Jika yakin tidak disertai ilmu, maka dia membawanya kepada kehancuran, 

sedangkan ilmu menyuruhnya untuk mundur ke belakang, dan jika ilmu tidak disertai yakin, maka pelakunya tidak mau 

bergerak dan tidak mau berusaha dan pasif.32 

Para sufi biasanya membagi yakin dalam tiga bagian: pertama, Ilm al-yaqin: yaitu pencapaian iman dan ketundukan 

terkuat yang berhubungan dengan hal-hal yang ingin dicapai dengan memperhatikan dalil-dalil dan petunjuk yang jelas dan 

benar. Kedua, ‘Ain al-yaqin: yaitu pencapaian makrifat melampaui batasan definisi yang dilakukan oleh ruh melalui 

penyingkapan, musyahadah, persepsi dan kesadaran. Ketiga, Haqq al-yaqin: yaitu anugerah yang berupa bersamaan 

(ma’iyyah) yang mengandung banyak rahasia, tanpa tirai dan penghalang, yang melampaui imajinasi manusia serta tanpa 

kammiyyah ataupun kaifiyyah. Sebagian sufi menafsirkan yang satu ini sebagai fana’ sang hamba pada seluruh jati diri, 

ego, diri, dan kebersamaannya kepada Allah al-Haqq.33 

Konsep Maqamat dan Ahwal di Kalangan Para Sufi 

Pada dasarnya tujuan dari tasawuf atau sufisme adalah berada sedekat mungkin dengan Allah SWT. Meskipun 

banyak pertentangan berkenaan dengan asal-usul tasawuf sebagaiman disebutkan di atas, namun menurut hemat penulis 

bahwa tasawuf merupakan bagian dari Islam itu sendiri. Satu alasan sederhana yang mendasari ini adalah bahwa tidak 

mungkin secara logika bahwa jalan menuju Allah SWT, bukan berasal dari Allah SWT itu sendiri. Pendapat ini setidaknya 

didukung oleh Gibb bahwa tasawuf atau sufisme adalah pengalaman keagamaan yang otentik dalam Islam.34 

Di dalam perjalan menuju Allah SWT, para guru sufi mempunyai peranan yang sangat vital. Ia merupakah tokoh 

sentral dalam dunia tasawuf. Ia adalah satusatunya yang mempunyai otoritas dalam menuntun para salik, dalam melakukan 

perjalanan menuju Allah SWT. Lewat pengalamannya para guru Sufi ini kemudian membuat beberapa metode dan konsep 

 
27 al-Qusyairy, Risalah Qusyairyah: Induk Ilmu Tasawuf, Terj. Mohammad Luqman Hakiem, 135 
28 Fahruddin, “Tasawuf Sebagai Upaya Membersikan Hati Guna Mencapai Kedekatan Dengan Allah,” Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Ta’lim 14, no. 1 (2016): 80 
29 as-Sarraj, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf, 135. 
30 Hasyim Muhammad, Dialog Antara Tasawuf Dan Psikologi: Telaah Atas Pemikiran Psikologi Humanistik 

Abraham Maslow (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 53–54 
31 Gulen, Tasawuf Untuk Kita Semua: Menapaki Bukit-Bukit Zamrud Kalbu Melalui Istilah-Istilah Dalam Praktik 

Sufisme, 225. 
32 Al-Jauziyah, Madarijus Salikin: Pendakian Menuju Allah Penjabaran Konkrit “Iyyaka Na’budu Wa Iyyaka 

Nasta’in,” 352–53. 
33 Gulen, Tasawuf Untuk Kita Semua: Menapaki Bukit-Bukit Zamrud Kalbu Melalui Istilah-Istilah Dalam Praktik 

Sufisme, 229. 
34 William C. Chittick, Sufsisme: A Beginnaer’s Guide, (Oxford: Onewowrld, 2008), 4. 



 

untuk membantu dan memudahkan para salik mencapai tujuannya. Dari banyaknya konsep yang ada dan berkembang di 

kalangan Sufi konsep mengenai maqamat dan ahwal adalah salah satunya.  

Maqamat merupakan salah satu konsep yang digagas oleh Sufi yang berkembang paling awal dalam sejarah 

tasawuf Islam. Kata maqamat sendiri merupakan bentuk jamak dari kata maqam, yang secara literal berarti tempat berdiri, 

stasiun, tempat, lokasi, posisi atau tingkatan. Dalam al-Qur’an kata ini maqam yang mempunyai arti tempat disebutkan 

beberapa kali, baik dengan kandungan makna abstrak maupun konkrit. Di antara penyebutnya terdapat pada QS al-Baqarah 

ayat 125, QS al-Isra ayat 79, QS Maryam ayat 73, QS as-Saffat ayat 164, QS ad-Dukhan ayat 51 dan QS ar-Rahman ayat 

46. Sedangkan kata ahwal merupakan bentuk jamak dari kata hal, yang secara literal dapat diartikan dengan keadaan. 

Adapaun secara lebih luas ahwal dapat diartikan sebagai keadaan mental (mental states) yang dialami oleh para sufi di sela-

sela perjalanan spiritualnya.35 

Secara historis konsep maqamat diduga muncul pada abad pertama hijriyah ketika para sahabat Nabi masih banyak 

yang hidup. Sosok yang memperkenalkan konsep tersebut adalah menantu Rasulullah saw yaitu sahabat Ali bin Abi Thalib. 

Hal ini dapat ditemukan dalam satu informasi bahwa suatu ketika para sahabat bertanya kepadanya mengenai soal Iman, 

Ali bin Abi Thalib menjawab bahwa iman itu dibangun atas empat pondasi yaitu kesabaran (as-sabr), keyakinan (al-yaqinu), 

keadilan (al-‘adl) dan perjuangan (al-jihadu). Dan masingmasing pondasi tersebut mempunyai sepuluh tingkatan 

(maqamat).36 Hal ini setidaknya menjadi bukti kuat bahwa sumber tasawuf sudah dapat dilihat pada masa Nabi Muhammad 

saw.  

Namun dalam tradisi tasawuf, istilah maqamat dan ahwal ini biasanya disandarkan kepada tokoh sufi mesir yaitu 

Syekh Zunnun al-Mashri.37 Dia adalah salah satu sufi masyhur yang lahir di Mesir selatan dan meninggal pada tahun 859 

M. Dia adalah seorang sufi yang memperkenalkan teori ma’rifah atau gnosis dalam tradisi tasawuf.38 Menurut Zunnun 

ma’rifah adalah cahaya yang diberikan Tuhan ke dalam hati seorang sufi. Sebuah ungkapan mengenai ma’rifah yang 

terkenal darinya “Aku mengetahui Tuhan melalui Tuhan dan jika sekiranya tidak karena Tuhan, aku tidak akan tahu 

Tuhan”. Zunnun juga menambahkan bahwa ma’rifah bukan saja merupakan hasil dari usaha seorang sufi untuk 

menggapainya tapi juga merupakan anugerah dari Tuhan. Dengan demikian adanya usaha dan kesabaran dalam menunggu 

anugerah Tuhan merupakan keniscayaan untuk menggapai ma’rifah.  

Dalam perkembangan selanjutnya konsep maqamat dan ahwal ini merupakan salah satu konsep tasawuf yang pada 

giliranya mendapat perhatian yang serius dari para Sufi. para Sufi kemudian membuat beberapa definisi dan tingkatan 

maqamat yang berbeda-beda. Para Sufi juga membuat beberapa definisi berkenaan dengan ahwal dan bagaimana mengenai 

proses dari konsep-konsep tersebut. Adapun tujuan dari pembuatan konsep maqamat atau ahwal oleh para Sufi adalah 

sebagai gerakan atau prilaku untuk mencapai kesempurnaan menuju Tuhan secara sistematik. berdasarkan konsep maqamat 

dan hal ini maka para sufi dapat memberikan suatu aturan yang dapat dijalankan oleh pengikutnya sehingga jalan menuju 

Tuhan menjadi jelas dan mudah. 

Salah satu sufi yang menjelaskan mengenai maqamat dan ahwal adalah alQusyairi (w. 1027 M), yang terkandung 

dalam mahakaryanya Ar-risalah alQusyairiyah. Menurutnya maqam adalah tahapan adab atau etika seorang hamba dalam 

rangka mencapai (wushul) kepada Allah SWT dengan berbagai upaya, yang diwujudkan dengan suatu pencarian dan ukuran 

tugas. Maqam ini merupakan tempat dimana harus dilalui oleh para Sufi secara berurutan. Oleh karena itu alQusyairi 

menyaratkan bahwa tidak boleh bagi seorang Sufi melewati satu maqam sebelum maqam sebelumnya terpenuhi. Orang 

tidak boleh bertawakal sebelum dia menjadi seorang yang qona’ah, tidak ada inabah sebelum melakukan taubat. Sedangkan 

hal dimaknai sebagai suatu keadaan yang dirasakan oleh hati seorang sufi tanpa adanya kesengajaan dan usaha dari para 

sufi tersebut. Hal merupakan anugerah dari Allah SWT kepada hamban-Nya yang ia kehendaki.39 

Sufi lainya yaitu Abu Nasr as-Sarraj (w. 988 M), seorang sufi dari Nisyapur, mempunyai pandangan yang lebih 

sistematik dan komprehensif mengenai konsep maqam. Menurutnya, maqam adalah kedudukan atau tingkatan seorang 

hamba di hadapan Allah yang diperoleh melalui serangkaian ibadah, kesungguhan melawan hawa nasfu dan penyakit-

penyakit hati (mujahadah), latihan-latihan spritual (riyadah), dan mengarahkan segenap jiwa raga sematamata kepada Allah 

SWT serta memutuskan pandangan dari selain Allah SWT.40 Perjuangan menapaki maqamat ini setidaknya terlukiskan 

dalam sebuah hadits Nabi SAW yang menyatakan bahwa ruh-ruh itu ibarat pasukan yang dimobilisir (mujannadah). 

Kesungguhan hamba dalam melewati maqamat ini yang kemudian akan menentukan derajatnya di hadapan Allah SWT.  

Sedangkan ahwal bagi as-Sarraj adalah apa-apa yang bersemayam di dalam hati dengan sebab dzikir yang tulus. 

As-Sarraj juga mengatakan bahwa pendapatnya sama dengan yang dikatakan oleh al-Junaid bahwa ahwal terletak di kalbu 

 
35 Imam Taufiq, Tasawuf Krisis, (Yogyakarta: Pusataka Pelajar, 2001), 130. 
36 Abu Nasr as-Sarraj, Kitab al-Luma’ fi al Tasawuf, (Mesir: Dar- al-Kutub al-Hadisah, 1950), hlm. 180. 
37 Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, terj. Mulyadhi Kartanegara, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987, hlm. 333. 
38 Seyyed Hossein Nasr, The Garden of Truth, terj. Yuliani, (Bandung: Mizan, 2010), hlm. 215. 
39 Al Qusyairi, Ar-risalah al-Qusyairiyah, (Beirut: Dar al Kutub, T. Th), hlm. 132 
40 Abu Nasr as-Sarraj, Kitab al-Luma’ fi al Tasawuf, (Mesir: Dar- al-Kutub al-Hadisah, 1950), hlm. 182. 



 

dan tidak kekal, artinya bisa ada dan bisa tidak ada. Senada dengan perkataan al-Qusyairi di atas, al-Sarraj menyatakan 

bahwa ahwal merupakan anugerah dari Allah SWT, tidak diperoleh melalui ibadah, riyadah dan mujahadah sebagaimana 

yang terjadi pada maqam.41 

As-Sarraj juga menambahkan, dengan mengutip pendapat Abu Sulayman al-Dairani (w. 215 H), berkaitan dengan 

ahwal ini. Menurut al Dairani jika hubungan seorang hamba dengan Allah SWT sudah sedemikian merasuk ke dalam hati, 

maka seluruh anggota menjadi ringan. Pernyataan al-Dairani ini, menurut as-Sarraj mengandung dua makna. Pertama, 

anggota badan terasa ringan ketika menjalankan mujahadah dan susah payahnya dalam menjalankan ibadah. Hal ini akan 

terjadi dengan syarat ia mampu menjaga hatinya dari bisikan-bisikan hati yang menyesatkan. Kedua, seseorang yang sudah 

mantap mujahadah, ibadah, dan perbuatan baik lainya maka hatinya akan merasakan nikmat dan manis, ia tidak lagi 

mengalami rasa capek dan penyakit yang mungkin ada sebelumnya. Rasa nikmat itu sebagaimana diungkapkan oleh 

Muhammad bin Wasi, “Aku bersusah payah pada malam hari selama dua puluh tahun, namun aku juga merasa nikmat 

dengan itu selama dua puluh tahun”. Senada juga apa yang dikatakan oleh Sufi besar Malik bin Dinar (w. 748 M), “aku 

membaca al-Qur’an selama dua puluh tahun dan aku merasa nikmat dengan sebab membacanya selama dua puluh tahun 

pula”.  

Meskipun secara umum para sufi berpendapat sebagaimana yang disampaikan oleh al-Qusyairi dan as-Sarraj di 

atas, namun ada juga beberapa sufi yang berbeda pandangan mengenai konsep ini. Al-Haddad (w. 1720 M), misalnya 

menyebutkan bahwa hal adalah kondisi batin yang dialami oleh para sufi ketika hatinya belum mantap. Namun ketika ia 

sudah mantap maka hal ini akan berubah menjadi maqam. Berbeda dengan sufi sebelumnya yang menyatakan bahwa hal 

merupakan anugerah Allah SWT dan bukan usaha manusia, namun al-Haddad menyatakan bahwa hal dapat diperoleh 

melalui perantara ilmu. Untuk menjelaskan ini al Haddad memberikan contoh mengenai zuhud yang merupakan salah satu 

dari sekian banyak maqamat dalam tasawuf. Bagi al-Haddad, pencapaian maqam zuhud tidak akan bisa dilakukan bila 

manusia itu tidak mengetahui ilmu tentang zuhud yang terkandung dalam al-Qur’an dan Sunnah. Dengan demikian mencari 

ilmu adalah bagian yang paling penting dalam menapaki maqamat dan ahwal.  

Permasalah selanjutnya yang sering dibahas oleh sufi mengenai kesamaan atau perbedaan antara maqamat dan 

ahwal. Pada umumnya mayoritas sufi membedakan antara maqam dan hal. Al-Ghazali (w. 1111) misalnya, menyatakan 

bahwa maqam dan hal itu berbeda. Maqam bersifat tetap, sedangkan hal bersifat berubah-rubah. Untuk memperjelasnya, 

al-Ghazali memberikan contoh pada warna kuning yang mempunyai dua bagian. Warna kuning tetap bisa ditemukan pada 

emas, sedangkan warna kuning tidak tetap bisa dilihat pada orang yang terkena penyakit kuning. Warna emas yang terus 

menerus kuning ini diibaratkan dengan maqam. Sedangkan warna kuning pada orang yang menderita penyakit kuning 

diibaratkan hal yang bisa berubah-rubah.42 

Berbeda dengan pandangan al Ghazali di atas, salah satu sufi yaitu Abu Hafs Syihab ad-Din Umar al-Suhrawardi 

(w. 1234 M) mengatakan bahwa maqam dan hal tak dapat dipisahkan. Ia berasalah bahwa hal dan maqam mempunyai dua 

sisi: pemberian dan perolehan. Sebenarnya keduanya sama-sama anugerah.43 Tidak ada hal dan maqam yang terpisah dan 

tidak ada maqam yang tidak dimasuki oleh hal. Pendapat ini didukung oleh pernyataan al-Kalabadzi yang mengatakan, 

“setiap maqam memiliki permulaan dan akhir dan di antara keduanya terdapat bermacam-macam hal”.44  

Akhirnya, dari berbagai pendapat di atas kita bisa melihat bahwa ada beberapa perbedaan di antara para sufi 

mengena pemaknaan akan konsep maqamat dan ahwal. Belum lagi, yang nanti akan dijelaskan, bahwa para sufi berbeda 

mengenai jumlah dan tingkatan maqamat. Namun bukan disini tempatnya bagi kita untuk menghakimi mengenai siapa yang 

benar atau yang salah. Semua pendapat bisa jadi semuanya benar karena bagaimanapun harus kita ingat bahwa tasawuf 

selalu membicarakan pengalaman spritual seoarang sufi ketika melakukan perjalanannya mengarungi samudera ilahi yang 

terkadang antara sufi satu dan sufi lainya berbeda mengenai pengalamannya. 

 

Conclusion  

Konsep maqamat dan aḥwal dalam tasawuf merupakan fondasi utama dalam perjalanan spiritual seorang sufi 

menuju puncak pengenalan kepada Allah (ma‘rifatullah). Maqāmāt adalah tahapan-tahapan spiritual yang dicapai melalui 

usaha sungguh-sungguh, seperti taubat, zuhud, sabar, syukur, tawakal, hingga ridha. Tahapan ini mencerminkan 

kedewasaan spiritual seorang salik dalam menyucikan diri dan menapaki jalan Ilahi secara sistematis. Sementara itu, aḥwāl 

 
41 Ibid. 
42 Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf, (Bandung: Angkasa, 2008), hlm. 206. Lihat untuk lebih jelas pada al 

Ghazali, Ihya ‘Ulumuddin, (Beirut: Dar al Ma’rifah, t. Th). 
43 Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf..., hlm. 207. Untuk lebih jelas dan lengkap dapat merujuk pada karya Al 

Suhrawardi, Awarif al Ma’arif, (Beirut: Dar al Ma’rifah, t. Th) 
44 Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf ..., hlm.206. Atau merujuk pada al Kalabadzi, al Ta’aruf li Madzhab ahl 

al Tasawwuf, (Kairo: al Kuliyyah al Azhariyyah, t. Th). 



 

adalah kondisi batin yang muncul sebagai anugerah langsung dari Allah SWT, tanpa diusahakan, seperti mahabbah, khauf, 

raja’, muraqabah, dan yaqin. Keduanya saling berkaitan dan membentuk dinamika spiritual yang kaya dalam tasawuf. 

Meskipun terjadi perbedaan pandangan di kalangan sufi terkait batas dan hubungan antara maqām dan ḥāl, semua sepakat 

bahwa keduanya adalah bagian integral dari proses mendekat kepada Allah. Dengan memahami dan menjalani maqāmāt 

dan aḥwāl, seorang sufi dapat mengarungi jalan menuju Allah secara lebih terarah, mendalam, dan penuh kesadaran batin. 

 

References  

Abdul Wahab Syakhrani, Nadia Nursyifa, Nurul Fithoriti, Konsep Maqamat dan Ahwal, Mushaf Journal. 

Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985). 

Abu Nasr as-Sarraj, Kitab al-Luma’ fi al Tasawuf, (Mesir: Dar- al-Kutub al-Hadisah, 1950). 

Al Qusyairi, Ar-risalah al-Qusyairiyah, (Beirut: Dar al Kutub, T. Th), hlm. 132 

Al-Jauziyah, Madarijus Salikin: Pendakian Menuju Allah Penjabaran Konkrit “Iyyaka Na’budu Wa Iyyaka 

Nasta’in,”. 

Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik Dalam Islam, (terj), (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986). 

Asfari and Otto Sukatno, Mahabbah Cinta: Mengarungi Samudera Cinta Rabi’ah Al-Adawiyah (Yogyakarta: 

Pustaka Hati, 2018 

As-Sarraj, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf, 135. 

Abdullah Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Raja Grafindo, 2006). 

Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf, (Bandung: Angkasa, 2008), hlm. 206. Lihat untuk lebih jelas pada al 

Ghazali, Ihya ‘Ulumuddin, (Beirut: Dar al Ma’rifah, t. Th). 

Fahruddin, “Tasawuf Sebagai Upaya Membersikan Hati Guna Mencapai Kedekatan Dengan Allah,” Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Ta’lim 14, no. 1 (2016). 

Gulen, Tasawuf Untuk Kita Semua: Menapaki Bukit-Bukit Zamrud Kalbu Melalui Istilah-Istilah Dalam Praktik 

Sufisme. 

Harun Nasution, Islam: Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (jilid II), Jakarta: UI press, 1985. 

Hassan Abu Hanieh, Sufism and Sufi Orders: God’s Spiritual Paths: Adaptation and Renewalin the Context of 

Modernization (Jordan: Friedrich-Ebert-Stiftung, 2011), 

Hasyim Muhammad, Dialog Antara Tasawuf Dan Psikologi: Telaah Atas Pemikiran Psikologi Humanistik 

Abraham Maslow (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). 

Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir (terj), Jakarta: Serambi, 2006. 

Imam Taufiq, Tasawuf Krisis, (Yogyakarta: Pusataka Pelajar, 2001). 

Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, terj. Mulyadhi Kartanegara, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987. 

Mubasyyirah Muhammad Bakry, Maqomat, Ahwal dan Konsep Mahabbah Ilahiyah Rabi’ah Al Adawiyah (Suatu 

Kajian Tasawuf). Jurnal al-Asas Vol 1, No 2.. 

Rif’i and Mud’is, Filsafat Tasawuf. 

Seyyed Hossein Nasr, The Garden of Truth, terj. Yuliani, (Bandung: Mizan, 2010). 

Wan Suhaimi Abdullah, Konsep Maqamat dan Ahwal Sufi:Suatu Penilaian. Jurnal Usuludin. 

William C. Chittick, Sufsisme: A Beginnaer’s Guide, (Oxford: Onewowrld, 2008). 

Zaprulkhan, Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik (Jakarta: Rajawali Pers, 2016). 
 



 

 


