El-Muntashir :

Journal of Qur’anic Studies

Vol. L.Issue.1 2025

DOl : Ve €
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram EI-Muniashir N

JOURNAL OF QUR'ANIC STUDIES

Konsep Magamat Dan Aiawal Dalam Tasawuf: Tahapan Spiritual Menuju
Ma‘Rifatullah

Lalu Abdul Gafar : Universitas Islam Negeri Mataram, NTB, Indonesia
Moh. Bahtiar Ahadi : Universitas Islam Negeri Mataram Mataram, NTB, Indonesia

Corresponding Author : Abstrack: Artikel ini mengkaji konsep magamat dan ahwal dalam tasawuf sebagai
Authfllf Name™: Lalu Abdul Gafar tahapan spiritual yang dilalui oleh seorang sufi dalam perjalanannya menuju
Email™*:

ma ‘rifatullah. Magamat merupakan tingkatan-tingkatan spiritual yang dicapai
melalui usaha, latihan rohani, dan pengendalian diri secara konsisten. Sementara
ahwal adalah kondisi spiritual yang bersifat temporer dan merupakan anugerah

ghaffarelmadad0805@gmail.com

Received:

Revised: langsung dari Allah SWT. Keduanya menjadi sistem kerangka penting dalam
Accepted: memahami dinamika batiniah salik (penempuh jalan spiritual). Artikel ini juga
Published: memaparkan berbagai pandangan tokoh-tokoh sufi klasik tentang maqam dan hal,

serta menyoroti perbedaan pemahaman di antara mereka. Ditekankan pula bahwa
meskipun magam dan hal memiliki karakteristik berbeda, keduanya saling
melengkapi dan mengarahkan seorang sufi menuju kedekatan hakiki dengan
Tuhan. Dengan demikian, konsep magamat dan ahwal adalah peta spiritual yang
penting dalam upaya mencapai kesempurnaan ruhani dan cinta llahi

Kata Kunci: Magamat, Ahwal, Spritual, Ma rifatullah

Introduction

Islam sebagai suatu ajaran memiliki khazanah keilmuan yang amat luas. Salah satu khazanah tersebut adalah ilmu
tasawuf yang menjadi bagian penting dalam studi keislaman klasik. Tasawuf kerap menjadi bahan diskusi dan kajian
menarik, terutama bagi mereka yang ingin menyelami dunia spiritual atau mistik dalam Islam. Sebagaimana halnya dengan
agama-agama lain, tasawuf merupakan fenomena asketis keagamaan yang dianggap antimainstream. Hal ini disebabkan
karena tasawuf memiliki pendekatan khas dalam mengekspresikan pengalaman keagamaan. Pengalaman tersebut tidak
jarang bersifat mendalam dan sangat personal.

Dalam struktur ilmu-ilmu keislaman tradisional, dikenal beberapa disiplin ilmu utama seperti ilmu kalam, ilmu
fikih, filsafat, dan tasawuf. Masing-masing disiplin tersebut memiliki karakteristik dan orientasi yang berbeda satu sama
lain. Tasawuf menekankan aspek penghayatan dan pengamalan yang bersifat batiniah serta personal. Orientasi tasawuf
bersifat esoterik, berlawanan dengan filsafat yang lebih mengedepankan perenungan spekulatif dan rasional. Dinamika antar
disiplin keilmuan ini kerap kali menimbulkan polemik, terutama dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam. Namun,
semuanya turut membentuk khazanah intelektual Islam yang kaya dan kompleks.*

Tasawuf dipahami sebagai jalan spiritual yang bertujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT. Jalan ini
ditempuh melalui serangkaian latihan rohani dan penyucian jiwa berdasarkan konsep-konsep dalam tasawuf. Para sufi
melatih diri mereka dalam laku spiritual sebagai bentuk kerinduan dan cinta kepada Sang Pencipta. Dalam proses tersebut,
mereka mengalami perkembangan spiritual yang mendalam dan terstruktur. Oleh karena itu, pengalaman spiritual dalam
tasawuf tidak bersifat bebas sepenuhnya, melainkan terikat pada nilai-nilai dan tahapan tertentu. Dua konsep utama yang
menggambarkan tahapan ini adalah maqamat dan ahwal. 2

! Abdul Wahab Syakhrani, Nadia Nursyifa, Nurul Fithoriti, Konsep Magamat dan Ahwal, Mushaf Journal. 9-23
2 Mubasyyirah Muhammad Bakry, Maqomat, Ahwal dan Konsep Mahabbah Ilahiyah Rabi’ah Al-Adawiyah (Suatu
Kajian Tasawuf). Jurnal al-Asas Vol 1, No 2. 76-100.


mailto:ghaffarelmadad0805@gmail.com

Maqgamat merupakan kedudukan spiritual yang diraih seorang sufi melalui usaha dan latihan rohani secara
konsisten. Kedudukan ini menunjukkan sejauh mana seorang sufi telah menempuh jalan menuju Allah. Magamat bersifat
subjektif karena didasarkan pada pengalaman spiritual masing-masing individu. Begitu juga dengan konsep ahwal, yang
merujuk pada kondisi spiritual atau pengalaman batin yang bersifat temporer dan dianugerahkan langsung oleh Allah SWT.
Kedua konsep ini menjadi penting dalam menjelaskan dinamika perjalanan spiritual seorang sufi. Oleh sebab itu, banyak
literatur tasawuf yang berusaha merumuskan tahapan-tahapan ini secara sistematis.

Munculnya konsep maqamat dan ahwal tidak dapat dilepaskan dari upaya para sufi untuk menjawab kritik dan
kekhawatiran para ulama terhadap pengalaman spiritual mereka. Kalangan ortodoks memandang klaim-klaim sufi sebagai
sesuatu yang sulit dikontrol dan rawan menimbulkan penyimpangan. Salah satu tokoh sufi awal seperti Dzunnun al-Misri
bahkan sempat dituduh menyimpang karena ajarannya dianggap tidak sesuai dengan syariat. Untuk menjawab hal itu, para
sufi kemudian mengembangkan metode dan sistematika dalam menjelaskan jalan spiritual mereka. Hal ini juga bertujuan
untuk mengobjektifkan dan membakukan pengalaman-pengalaman spiritual tersebut.

Dengan motivasi tersebut, kaum sufi menyusun tahapan-tahapan yang disebut magamat sebagai alat bantu untuk
memahami perkembangan jiwa seorang salik (penempuh jalan sufi). Dari sana, lahirlah pula konsep ahwal sebagai bentuk
pengalaman spiritual yang lebih bersifat spontan dan ilahiah. Terminologi yang digunakan dalam magamat dan aswal
banyak diambil dari Alquran, seperti tobat, sabar, syukur, tawakal, dan lain sebagainya. Menurut Fazlur Rahman, aswal
dalam tasawuf bersifat psiko-gnostik, karena menggambarkan keadaan batin yang mendalam. Dengan demikian, magamat
dan asawal menjadi dua konsep kunci dalam memahami perjalanan spiritual seorang sufi dalam mendekat kepada Allah
SWT.?

Method

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (librabry research) penelitian yang dilaksanakan dengan literatur
(kepustakaan) maka sumber-sumber yang penulis gunakan adalah buku-buku yang memuat tentang tasawuf, tafsir serta
catatan maupun laporan penelitian terdahulu. Dengan menggunakan metode deskripsi, interpretasi dan analisis. yakni
metode dalam bentuk deskripsi agar penulis mampu memahami dan memberikan gambaran yang jelas mengenai
permasalahan yang terkait dengan penelitian ini. Dan metode analisis digunakan agar penulisan ini lebih sistematis pada
permasalahan yang akan dibahas dalam penelitian ini. Adapun sumber data penelitian ini adalah sumber data primer dan
sember data sekunder. Adapun sumber data primernya buku-buku yang memuat tentang tasawuf. Adapun sumber data
sekundernya adalah karya-karya lain yang berkaitan dengan penelitian ini.

Result and Discussion
Pengertian Magomat dan Ahwal

Magamat adalah bentuk jamak dari kata magam, yang secara bahasa berarti tempat berdiri, pangkat atau derajat.
Dalam bahasa Inggris, magamat disebut dengan istilah stations atau stages. Adapun ahwal, jamak dari hal, berarti keadaan-
keadaan, yakni keadaan mental atau emosional. Perkataan magam dapat diartikan sebagai stasiun, tahapan atau tingkatan
spiritual dan fase perjalanan yang telah dicapai seorang sufi menuju kedekatannya dengan Tuhan.

Istilah hal menurut sufi adalah makna, nilai atau rasa yang hadir dalam hati secara otomatis, tanpa unsur
kesengajaan, upaya, latihan dan pemaksaan. Simuh menjelaskan, bahwa hal adalah pengalaman dan perasaan kejiwaan yang
berubah dan dialami secara tiba-tiba tanpa diikhtiari, yakni di luar usaha manusia. Karena terjadi di luar usaha manusia
maka hal merupakan hibah, anugerah dan hadiah dari Allah. Dengan demikian hal berbeda dengan magom, karena magom
harus diusahakan dan hal merupakan anugerah dari Allah SWT. Berikut beberapa istilah yang dijelaskan oleh para ulama:
Imam Qusyairi

CalSS Aulang cdlas Gy 4y Bamig B piat Sot | iogt Laa ,os¥l e aifiliey wall 4 3amt b plall

Magam ialah tahapan adab yang hendak dikokohkan oleh seorang hamba demi magam yang hendak dicapainya.
Yang diperoleh dengan berbagai perjuangan, dimana satu perjuangan dilakukan secara berulang-ulang disertai dengan
beban dan ujian yang semakin berat.

9 A ol zlesil ol o ol (add ol oy ol 3o 9l opbo (o ST Dl Wy a8 (o dall e 5y (Gan JLI

3 Wan Suhaimi Abdullah, Konsep Magamat dan Ahwal Sufi:Suatu Penilaian. Jurnal Usuludin. 51-62.



Hal merupakan makna (rasa, keadaan mental) yang muncul di dalam hati (qalb) yang diperoleh tanpa unsur
kesengajaan, penuh perhatian, dan usaha-usaha, seperti perasaan gembira, sedih, lapang, sempit, rindu, gelisah, takut,
atau gemetar.

Abu Nashr al Sarraj

colall 4y Joes e J1go¥ | d &Ua.a.z‘z’\g ababydly olaalelly lalall ¢ 448 plas Legd <l S O el o lie o lelall
Magamat merupakan magam seorang hamba di hadapan Alloh pada apa yang didudukkan Allah baginya dari
ibadah, mujahadah, riyadhah, dan keterputusan (dari segala sesuatu) menuju Allah. Ahwal merupakan suatu keadaan

yang menempati hati karena kejernihan zikir-zikir
Syihabuddin Suhrawardi
b)“).é_'i.m“g 43}&.‘ Lelaa ‘ALE.Lb 44_[9_7_2_‘ Yl S Ji=de
Hal disebut hal karena tahawwulnya (perubahan keadaan batin dari satu keadaan ke keadaan batin yang lain), dan
magam disebut magam karena ketetapannya. Maksud Suhrawardi, bahwa setiap magamat selalu dimulai dengan ahwal
terlebih dahulu. Apabila satu hal itu menjadi tetap (tsubut dan istigrar), maka hal itupun berubah menjadi magam.
Magam taubah misalnya, maka magam dimulai terlebih dahulu dengan hal taubah, dan ketika hal taubah ini menetap,
maka hal taubah menjadi magam taubah
Al-Thusi

Kedudukan hamba di hadapan Allah yang diperoleh melalui kerja keras dalam ibadah, kesungguhan melawan
hawa nafsu, latihan-latihan kerohanian serta menyerahkan seluruh jiwa dan raga semata-mata untuk berbakti kepada-Nya.

Kesimpulannya Magamat adalah tingkatan-tingkatan spiritual yang dicapai oleh seorang salik (penempuh jalan
Allah) melalui usaha sungguh-sungguh, latihan rohani, dan perjuangan melawan hawa nafsu. Berbeda dengan hal yang
bersifat anugerah dan datang tiba-tiba, magam memerlukan ketekunan, adab, dan kestabilan dalam perjalanan menuju Allah.
Macam-Macam Magomat

Magamat dibagi kaum sufi ke dalam stasion-stasion, tempat seorang calon sufi menunggu sambil berusaha keras
untuk membersihkan diri agar dapat melanjutkan perjalan ke stasion berikutnya. Penyucian diri diusahakan melalui ibadat,
terutama puasa, shalat, membaca Alquran, dan dzikir. Tujuan semua ibadat dalam Islam ialah mendekatkan diri. Oleh karena
itu, terjadilah penyucian diri calon sufi berangsur-angsur.

Taubat

Taubat adalah stasiun pertama yang harus dilalui oleh seseorang yang mengamalkan tasawuf. Sebab Rasul SAW
sendiri yang bersih dari dosa masih mohon ampun dan bertaubat, apalagi manusia biasa yang tidak luput dari salah dan
dosa. Dalam mengartikan taubat, para sufi berbeda pendapat, tetapi secara garis besarnya dapat dibedakan kepada tiga
kategori,; pertama, taubat dalam pengertian meninggalkan segala kemak-siatan dan melakukan kebajikan secara
terusmenerus. Kedua, taubat ialah keluar dari kejahatan dan memasuki kebaikan karena takut murka Allah. Ketiga, taubat
adalah terus-menerus bertaubat walaupun sudah tidak pernah lagi berbuat dosa. Namun menurut al-Mishri, taubat itu ada
dua macam; taubat orang awam, ialah taubat dari salah dan dosa, dan taubat khawas, yaitu taubat dari kelalaian dan kealpaan.

Ahmad Shubi, sebagai dikutip Amir al-Najjar, mengatakan, bahwa tidak cukup bagi seorang sufi untuk bertaubat
dari perbuatan dosa lahiriah, akan tetapi ia juga harus menjaga diri dari dosa-dosa hatinya secara menyeluruh. Maka dari
itu, taubat para sufi benar-benar bersih, sehingga tidak berbekas pada dirinya perbuatan maksiat, baik maksiat tersembunyi
maupun maksiat terangan-angan. Bagi para sufi, taubat bukan hanya sebagai penghapus dosa, tetapi lebih dari itu, yaitu
sebagai syarat mutlak agar dapat dekat dengan Allah. Allah SWT berfirman “Sesungguhnya beruntunglah orang yang
mensucikan jiwanya, dan merugilah orang yang mengotorinya.”(0S. Asy-Syams: 9-10)

Taubat merupakan magam pertama dan paling utama yang harus ditempuh oleh seorang sufi dalam menapakai
jalan menuju Allah SWT. Kebanyakan sufi menjadikan tobat sebagai perhentian awal di jalan menuju Allah SWT.
Mengenai taubat ini banyak para sufi yang mempunyai definisi yang bermacam-macam. Al-Junaid mendefinisikan taubat
sebagai upaya untuk tidak mengulangi dosa pada masa sekarang. Sufi lainya seperti Syekh Sahal menyatakan bahwa taubat
adalah hendaknya seseorang ingat akan perbuatan dosa yang telah ia lakukan pada masa lalu sembari berusaha untuk
membersihkan hati dari bisikanbisikan yang mengarahkan kepada perbuatan dosa.* Inti dari taubat adalah pengakuan atas
segala kesalahan yang telah dilakukan di masa lampau sekaligus berkomitmen untuk selalu menjalankan perintah dan
menjauhi larangan Allah SWT di masa yang akan datang.

Ibnu ‘Athaillah sendiri menjelaskan bahwa dalam maqam tobat seorang sufi harus kembali kepada Allah SWT dari
segala perbuatan yang tidak diridoi-Nya dan menuju perbuatan yang diridoi-Nya. Melepaskan pengaturan atas sesuatu yang

4 Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985), him. 116.



telah menjadi tanggungan Allah SWT dan berkonsentrasi pada tanggung jawab yang diberikan oleh Allah SWT kepada
dirinya sebagai manusia.®
Zuhud

Zuhud merupakan magam yang penting yang harus dilewati oleh para sufi dalam perjalanannya menuju Allah
SWT. Sebagaimana yang diketahui bahwa magam zuhud pernah menjadi suatu gerakan masal umat Islam pada abad
pertama hijriyah, sebagai gerakan protes kepada para birokrat yang kaya. Gerakan zuhud ini dipimpin oleh seorang sufi
yang masyhur yaitu Hasan al-Basri.® Ada beberapa definisi mengenai zuhud, di antaranya disebutkan oleh Imam Ali bahwa
zuhud adalah hendaklah seseorang tidak terpengaruh dan iri hati terhadap orang-orang yang serakah teerhadap keduniawian,
baik dari orang mu’min maupun orang kafir. Sedangkan al-Junaid menyatakan bahwa zuhud adalah bersifat dermawan
sehingga tidak ada yang dimilikinya dan tidak bersifat serakah.”

Ibnu ‘Athaillah sendiri membagi zuhud ke dalam dua tahapan, yaitu zuhud lahir yang jelas dan zuhud batin yang
samar. Aplikasi dari konsep ini adalah bahwa ketika seseorang ingin melakukan zuhud yang lahir, maka seorang harus
zuhud terhadap barang halal yang berlebihan, baik berupa makanan, pakaian, dan sebagainya. Sedangkan pada zuhud batin
seseorang harus zuhud terhadap perasaan hati yang tidak dibenarkan semisal perasaan sombong di depan orang lain, senang
diupuji, syirik, iri hati dan sebagainya.?

Sabar

Magam selanjutnya adalah sabar, yang didefiniskan oleh alKalabadzi sebagai harapan seorang hamba mengenai
kebahagiaan kepada Allah SWT.® Sabar merupakan jalan untuk mencapai kebahagiaan. Kesabaran ini memerlukan suatu
usaha yang keras dan pantang menyerah, memerlukan waktu yang panjang dan sikap yang hati-hati Sehingga ada sebuah
ungkapan sufi mengenai hal ini; “Orang sabar berlaku sabar sampai tercapai kesabaran; maka ia meminta untuk bersabar,
sambil berkata; wahai orang yang sabar tetaplah sabar”.

Menurut Ibnu ‘Athaillah, dalam maqgam sabar, seseorang sufi akan selalu berusaha menjauhi dari sesuatu yang
tidak disukai oleh Allah SWT, yang di dalamnya adalah sikap mengatur sesuatu yang telah diatur oleh Allah SWT. Sabar
sendiri menurut Ibnu ‘Athaillah terdapat beberapa macam: sabar terhadap yang dilarang, sabar terhadap yang wajib, serta
sabar terhadap pengaturan dan pilihan-Nya, dan sabar terhadap keinginan yang bertentangan dengan pengaturan Allah
SWT.1% Sabar yang dilarang terjadi seseorang dihadapkan pada dosa-dosa yang membawa keuntungan secara singkat,
seperti tindak korupsi yang marak terjadi pada saat ini. Sabar yang wajib berlaku ketika seseorang dengan sabar
melaksanakan kewajiban shalat atau kewajiban-kewajiban lainnya. Sabar terhadap pengaturan Allah SWT terjadi ketika
seseorang mendapati bahwa takdir yang ditentukan oleh Allah SWT tidak berkesesuaian dengan harapannya. Dan yang
terakhir sabar terhadap keinginan nafsu yang hal itu bertentangan dengan aturan Allah SWT.

Syukur

Al-Mahasibi berkata bahwa syukur adalah kelebihan-kelebihan yang diberikan Allah SWT kepada seseorang
karena rasa terimakasihnya kepada Allah SWT.! Artinya bahwa ketika seseorang berterima kasih atas segala nikmat Allah
SWT, maka ia akan diberikan nikmat yang lebih besar. Dan orang yang telah mampu menjalankan ini secara istiqomah
maka ia telah berada pada magam syukur. Rasa syukur merupakan pintu untuk memperoleh kebahagiaan yang lebih besar
dan lebih banyak. Allah SWT dengan jelas berfirman dalam al Quran QS. Ibrahim ayat 7:

“seandainya kamu bersyukur, pastilah kami akan menambahkan nikmat kepadamu”

Dalam menjelaskan apa itu syukur, Ibnu ‘Athaillah mengutip pendapat al-Junaid mengenai syukur. Al-Junaid
mengatakan bahwa syukur adalah kau tidak bermaksiat kepada Allah SWT lewat nikmat-nikmat-Nya. Oleh karena itu pada
magam ini, seseorang tidak hanya menyatakan rasa terimakasih atas adanya nikmat dari Allah SWT, namun lebih dari itu
seseorang dalam magam ini harus selalu menggunakan segala nikmat yang diberikan oleh SWT pada aktivitas yang positif
yang selaras dengan perintah Allah SWT.?

Rasa takut dan Rasa Berharap

® Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir, hlm. 43.

® Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik Dalam Islam, (terj), (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986), hlm. 30.

" Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, him. 118.

8 Ayat al-Qur’an yang berkenaan dengan zuhud adalah QS. Al-An’am ayat 32. Sebuah sabda Nabi juga menjelaskan
bahwa, ‘“jika seseorang melihat seseorang yang dianugerahi sifat zuhu dalam dirinya dan selalu lurus sikapnya, maka
dekatilah orang itu karena orang tersebut telah menyakini hikmah”. Abdullah Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Raja
Grafindo, 2006), hlm. 196.

® Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985), hlm. 119

10 Ibnu Athaillah, A¢-Tanwir fi Isqath at-Tadbir (terj), Jakarta: Serambi, 2006, hlm. 44.

11 Abu Bakar al-Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985), him. 131.

2 Ibnu ‘Athaillah, A¢-Tanwir fi Isqath at-Tadbir (terj), Jakarta: Serambi, 2006, him. 46.



Al-Khauf atau rasa takut merupakan salah satu magam penting dalam tasawuf. Ketika seorang merasa takut kepada
Allah SWT, ia akan selalu melaksanakan semua kewajiban dan menjauhi larangan-Nya. Salah satu Sufi bernama Ruwaym
berkata bahwa takut adalah ketika seseorang merasa takut kepada Allah SWT, karena kebesaran dan kekuasaan-Nya, dan
takut kepada dirinya karena merasa takut terhadap sesuatu yang akan menimpa dirinya.*® Sedangkan raja adalah magam
dimana orang hanya berharap atas segala kebutuhanya kepada Allah SWT.

Al-Khauf dan ar-Raja merupakan dua sikap yan tidak bisa dipisahkan satu sama lain. Syekh Sahal menyebutkan
bahwa rasa takut ibarat laki-laki sedangkan rasa berharap ibarat perempuan. Keduanya harus selalu bersamaan hingga
melahirkan hakikat iman. Syekh Sahal mencontohkan bahwa seseorang yang takut kepada selain Allah SWT dan mengharap
Allah SWT melindunginya, maka ia belum sampai pada magam ini. Seharusnya seseorang yang ingin berada magam ini
hanya takut dan berharap kepada Allah SWT.

Menurut Ibnu ‘Athaillah, seseorang yang berada pada magam al khauf akan selalu melaksanakan perintah Allah
SWT dan merasakan takut apabila tidak melaksanakannya. Sedangkan orang yang berada pada magam ar-raja akan selalu
diliputi suka cita kepada Allah dan akan selalu disibukan oleh hubunganya dengan Allah SWT.1
Berserah Diri

Al-Junaid menyatakan bahwa hakikat tawakal adalah merasa bahwa ada dan tidak adanya sesuatu itu semata-mata
merupakan kehendak dan kekuasaan Allah SWT, dan karena Allah SWT sesuatu menjadi ada.’® Syekh Sahal menambahkan
bahwa setiap keadaan mempunyai sisi depan dan sisi belakang kecuali tawakal, karena sesungguhnya tawakal itu hanya
mempunyai sisi depan saja dan tidak mempunyai sisi belakang. Maksudnya, seseorang hendaknya bertawakal hanya karena
Allah SWT bukan yang lainya. Lebih lanjut lagi inti yang terdalam bahwa tawakal adalah meninggalkan segala usaha yang
bukan karena Allah SWT.

Sedangkan bagi Ibnu ‘Athaillah memberikan definisi tawakal sebagai suatu sikap yang menyerahkan kendali
kepada Allah SWT dan bersandar segala urusan kepada-Nya. Sehingga pada magam ini, seseorang tidak akan ikut campur
dan pasrah atas segala ketentuan-Nya. Namun demikian Ibnu ‘Athaillah bukan berarti menganjurkan faham jabariyah,
namun ia membedakan bagian yang menjadi tanggung jawab hamba dan tanggung jawab Allah SWT. Magam tawakal ini
mempunyai hubungan yang erat dengan magam yang di atasnya yaitu magam ar-ridha.'®
Cinta

Dalam beberapa sistematika, magam cinta ada menyebutnya sebagai hal bukan bagian dari magamat. Namun lbnu
‘Athaillah memasukan maqam cinta ke dalam sistematika magamat. Dalam magam cinta ini, seorang pecinta akan
tenggelam dalam cintanya dan menyerahkan segala pilihan kepada kekasihnya. Pilihan sang kekasih adalah pilihannya.
Dengan demikian pada magam cinta ini seseorang akan selalu menerima segala aturan yang ditetapkan oleh Allah SWT
dan menjauhi apa yang dibenci oleh Allah SWT.Y

Seseorang yang berada magam ini telah merasakan kosong dari segala apapun selain Allah SWT. Kesenangannya
ia peroleh ketika berzikir, memuji dan berdialog dengan Allah SWT. Di antara sekian banyak sufi yang berada pada magam
ini adalah sufi wanita Rabi’ah alAdawiyah. Dalam sebuah syairnya yang terkenal ia mengatakan:

Kekasih hatiku hanya engkaulah yang kucinta

Beri ampunlah kepada pembuat dosa yang datang ke hadirat Mu

Engkaulah harapan, kebahagiaan dan kesenangku

Hati telah enggan mencintai selain dari Mu*®
Ridha

Syekh Zunnun al Misri berkata bahwa ridha adalah keadaan hati seseorang yang selalu merasa bahagia dengan
apa-apa yang telah ditetapkan oleh Allah SWT atas dirinya. Sedangkan bagi Ibnu ‘Athaillah, magam ridha adalah sikap
sesorang dalam menampik sikap ikut campur terhadap kehendak Allah SWT. Pasalnya, orang yang ridha telah merasa cukup
dengan pengaturan Allah SWT untuknya. Bagaimana mungkin ia akan ikut mengatur bersama-Nya, sementara ia telah
meridhai pengaturanNya. Magam ini adalah magam yang paling tinggi dalam sistematika magamat menurut prespektif Ibnu
‘Athaillah.®
Ahwal Tasawuf Sebagai Keadaan Spritual

Adapun hal adalah suasana atau keadaan yang menyelimuti kalbu, yang diciptakan sebagai hak prerogatif Allah dalam
hati manusia tanpa sang sufi meminta atau mampu menolak keadaan itu apabila datang dan mempertahankannya apabila

13 Abu Bakar al Kalabadzi, 4jaran-Ajaran Sufi, hlm. 127

14 Tbnu “Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir, hlm. 46.

15 Abu Bakar al Kalabadzi, Ajaran-Ajaran Sufi..., hlm. 133

16 Tbnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir, hlm. 47

Y Ibid, hlm. 47.

18 Harun Nasution, Islam: Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (jilid II), Jakarta: UI press, 1985, hlm. 81.
19 Ibnu Athaillah, al tanwir fi isqath al tadbir (terj)..., him. 47.



pergi. Jadi ahwal adalah suatu anugerah pemberian dari Allah SWT karena ketaatan manusia dan beribadahnya secara terus
menerus. Adapun ahwal tasawuf tersebut yaitu:

Muragabah

Menurut Imam al-Qusyairy an-Naisabury secara bahasa muragabah “adalah mengamati tujuan. Sedangkan secara
terminologi muragabah yaitu keyakinan seorang sufi dengan kalbunya bahwasanya Allah SWT”. melakukan pengamatan
kepadanya dalam gerak dan diamnya sehingga membuat ia mengamati pekerjaan dan hukumhukum-Nya. sedangkan
menurut Abu Nashr asSarraj muragabah adalah pengetahuan dan keyakinan seorang hamba kepada Allah, bahwa Allah
SWT selalu Melihat apa yang ada didalam hati dan nuraninya dan Maha Mengetahui. Maka dalam kondisi apapun dia selalu
terus-menerus meneliti dan mengkoreksi bersitan-bersitan hati atau pikiran-pikiran tercela yang hanya akan menyibukkan
hati sehingga lupa mengingat Allah.?°
Mahabbah

Sahl bin Abdullah tentang mahabbah mengatakan bahwa mahabbah adalah kecocokan hati dengan Allah SWT. dan
senantiasa cocok dengan-Nya, beserta Nabinya. dengan senantiasa mencintai yang sangat mendalam untuk selalu berdzikir
dan mengingat Allah SWT. dan menemukan manisnya bermunajat kepada Allah SWT. Kondisi spiritual mahabbah bagi
seorang hamba adalah melihat dengan kedua matanya terhadap nikmat yang Allah berikan kepadanya, dan dengan hati
nuraninya dia melihat kedekatan Allah dengannya, segala perlindungan, penjagaan dan perhatian-Nya yang dilimpahkan
kepadanya.?! Rabiah al Adawiyyah al-Basriyyah (wafat 185 H / 801 M) dianggap sebagai Sufi pertama yang menyatakan
cintanya kepada Allah dan mengemukakan teori komprehensif tentang Cinta Ilahi.?? Cinta bagi Rabi’ah sukar didefinisikan,
karena cinta berisi perasaan kerinduan kepada yang dicinta. Meski demikian, Rabi’ah telah membuat rumusan analisis
melalui serangkaian syair-syairnya yang sangat terkenal, sebagai berikut:

Aku mencintai-Mu dengan dua cinta

Cinta karena diriku dan cinta karena Diri-Mu

Cinta karena diriku

Adalah keadaanku yang senantiasa mengingat-Mu

Cinta karena Diri-Mu

Adalah Keadaan-Mu menyingkapkan tabir hingga

Engkau kulihat

Bagiku, tidak ada puji untuk ini dan itu.

Tapi sekalian puji hanya bagiMu selalu.?®
Khauf

Khauf adalah hadirnya perasaan rasa takut ke dalam diri seseorang karena dihantui oleh perasaan dosa dan ancaman
yang akan menimpanya. Seorang yang berada dalam khauf akan merasa lebih takut kepada dirinya sendiri, sebagaimana
ketakutannya kepada musuhnya. Saat khauf menghampirinya, dia merasa tentram dan tenang karena kondisi hatinya
semakin dekat dengan Allah.?* Al-Junaid pernah ditanya mengenai takut ia menjawab, “takut adalah datangnya deraan
dalam setiap hembusan nafas.” Dzun Nuun al-Mishri juga berkomentar tentang takut, “manusia akan tetap berada di jalan
selama takut tidak tercabut dari kalbu, sebab jika telah hilang dari kalbu mereka, maka mereka akan tersesat.” Sedangkan
Hatim al-Asham juga menjelaskan, “setiap sesuatu ada perhiasannya dan perhiasan ibadah adalah takut.Tanda takut adalah
membatasi keinginan.”? Dengan demikian, khauf adalah kondisi spiritual di mana seorang sufi takut jika Allah tidak
meliriknya sehingga mendekat pada-Nya
Raja’

Raja’ atau harapan adalah memperhatikan kebaikan dan selalu berharap untuk dapat mencapainya, dan melihat berbagai
bentuk kelembutan dan kenikmatan dari Allah, dan memenuhi diri dengan harapan demi masa depan serta hidup demi
meraih harapan tersebut.?® Dzun Nun al-Mishry saat menjelang ajalnya dia berkata: “janganlah kalian memperdulikan aku,
sebab aku telah terpersona oleh kelembutan Allah SWT. kepada diriku.” Sedangkan Yahya bin Mu’adz berkata, “wahai
Tuhanku, anugerahkanlah untukku yang termanis dalam hati berupa harapan kepada-Mu. Kata-kata paling sedap yang

20 al-Qusyairy, Risalah Qusyairyah: Induk IImu Tasawuf, Terj. Mohammad Lugman Hakiem, 218.

2 as-Sarraj, Al-Luma’: Rujukan Lengkap IImu Tasawuf. 119-120.

22 Hassan Abu Hanieh, Sufism and Sufi Orders: God’s Spiritual Paths: Adaptation and Renewalin the Context of
Modernization (Jordan: Friedrich-Ebert-Stiftung, 2011), 70.

23 Asfari and Otto Sukatno, Mahabbah Cinta: Mengarungi Samudera Cinta Rabi’ah Al-Adawiyah (Yogyakarta:
Pustaka Hati, 2018), 52.

2 Rif’i and Mud’is, Filsafat Tasawuf, 224

2 a]-Qusyairy, Risalah Qusyairyah: Induk Ilmu Tasawuf, Terj. Mohammad Lugman Hakiem, 126.

26 Zaprulkhan, Ilmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), 64.



keluar dari lidahku berupa pujian kepada-Mu. Saat yang kuanggap paling berharga adalah saat aku akan berjumpa dengan-
Mu”.?” Raja’ menuntut tiga perkara, yaitu (1) Takut harapannya itu hilang. (2) Berusaha untuk mencapainya. (3) Cinta
kepada apa yang diharapkannya. Raja’ terbagi menjadi tiga tingkatan; pertama, berharap kepada Allah (fillah). Kedua,
berharap pahala dari Allah. Ketiga, berharap keluasan rahmat dari Allah.

uns

‘Uns yaitu keadaan spiritual seorang sufi yang merasa intim atau akrab dengan Tuhannya, karena telah merasakan
kedekatan denganNya.‘Uns adalah keadaan spiritual saat qalbu dipenuhi rasa cinta, kelembutan, keindahan, belas kasih,
dan ampunan dari Allah.?® “Uns (bersuka cita) dengan Allah bagi seorang hamba adalah tingkatan paripurna kesuciannya
dan kejernihan dzikirnya, sehingga dia merasa cemas, takut dan gelisah dengan segala sesuatu yang melupakannya untuk
mengingat Allah. Maka pada saat itulah ia sangat bersuka cita dengan Allah SWT.?° Seseorang yang berada pada kondisi
spiritual ‘Uns akan merasakan kebahagiaan, kesenangan, kegembiraan, serta sukacita yang meluap-luap. Kondisi spiritual
seperti ini dialami oleh seorang sufi ketika merasakan kedekatan dengan Allah. Yang mana, hati dan perasaannya diliputi
oleh cinta, kelembutan, keindahan, serta kasih sayang yang luar biasa, sehingga sangat sulit untuk dilukiskan.®® Dengan
demikian ‘Uns adalah kondisi spiritual yang mana seorang sufi merasakan kesukacitaan hati atau kebahagiaan hati karena
bisa akrab dengan Tuhannya.

Yagin

Secara terminologi yakin adalah yaitu sebuah kepercayaan (Agidah) yang kuat dan tidak mudah goyah dengan
kebenaran dan pengetahuan yang dimilikinya, karena kesaksiannya dengan segenap jiwanya dan dirasakan oleh seluruh
ekspresi tubuhnya, serta disaksikan oleh segenap eksistensinya. Adapun definisi lain dari yakin yaitu selamat dari keraguan
dan syubhat, serta penguasaan atas pengetahuan yang akurat, tepat, dan benar, tanpa mengandung keraguan sama sekali.*
Sedangkan menurut al-Junaid “yakin merupakan kemantapan ilmu yang tidak dapat diubah dan tidak pula diganti serta tidak
berubah apa yang ada di dalam hati”. Yakin membuat seorang sufi selalu siap mengemban beban dan mengahadapi bahaya
serta mendorongnya untuk maju terus ke depan. Jika yakin tidak disertai ilmu, maka dia membawanya kepada kehancuran,
sedangkan ilmu menyuruhnya untuk mundur ke belakang, dan jika ilmu tidak disertai yakin, maka pelakunya tidak mau
bergerak dan tidak mau berusaha dan pasif.3?

Para sufi biasanya membagi yakin dalam tiga bagian: pertama, llm al-yaqgin: yaitu pencapaian iman dan ketundukan
terkuat yang berhubungan dengan hal-hal yang ingin dicapai dengan memperhatikan dalil-dalil dan petunjuk yang jelas dan
benar. Kedua, ‘Ain al-yaqgin: yaitu pencapaian makrifat melampaui batasan definisi yang dilakukan oleh ruh melalui
penyingkapan, musyahadah, persepsi dan kesadaran. Ketiga, Haqq al-yaqin: yaitu anugerah yang berupa bersamaan
(ma’iyyah) yang mengandung banyak rahasia, tanpa tirai dan penghalang, yang melampaui imajinasi manusia serta tanpa
kammiyyah ataupun kaifiyyah. Sebagian sufi menafsirkan yang satu ini sebagai fana’ sang hamba pada seluruh jati diri,
ego, diri, dan kebersamaannya kepada Allah al-Haqg.®®
Konsep Magamat dan Ahwal di Kalangan Para Sufi

Pada dasarnya tujuan dari tasawuf atau sufisme adalah berada sedekat mungkin dengan Allah SWT. Meskipun
banyak pertentangan berkenaan dengan asal-usul tasawuf sebagaiman disebutkan di atas, namun menurut hemat penulis
bahwa tasawuf merupakan bagian dari Islam itu sendiri. Satu alasan sederhana yang mendasari ini adalah bahwa tidak
mungkin secara logika bahwa jalan menuju Allah SWT, bukan berasal dari Allah SWT itu sendiri. Pendapat ini setidaknya
didukung oleh Gibb bahwa tasawuf atau sufisme adalah pengalaman keagamaan yang otentik dalam Islam.®*

Di dalam perjalan menuju Allah SWT, para guru sufi mempunyai peranan yang sangat vital. la merupakah tokoh
sentral dalam dunia tasawuf. la adalah satusatunya yang mempunyai otoritas dalam menuntun para salik, dalam melakukan
perjalanan menuju Allah SWT. Lewat pengalamannya para guru Sufi ini kemudian membuat beberapa metode dan konsep

27 al-Qusyairy, Risalah Qusyairyah: Induk Ilmu Tasawuf, Terj. Mohammad Lugman Hakiem, 135

28 Fahruddin, “Tasawuf Sebagai Upaya Membersikan Hati Guna Mencapai Kedekatan Dengan Allah,” Jurnal
Pendidikan Agama Islam Ta’lim 14, no. 1 (2016): 80

29 as-Sarraj, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf, 135.

%0 Hasyim Muhammad, Dialog Antara Tasawuf Dan Psikologi: Telaah Atas Pemikiran Psikologi Humanistik
Abraham Maslow (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 53—-54

31 Gulen, Tasawuf Untuk Kita Semua: Menapaki Bukit-Bukit Zamrud Kalbu Melalui Istilah-Istilah Dalam Praktik
Sufisme, 225.

32 Al-Jauziyah, Madarijus Salikin: Pendakian Menuju Allah Penjabaran Konkrit “Iyyaka Na’budu Wa Iyyaka
Nasta’in,” 352-53.

33 Gulen, Tasawuf Untuk Kita Semua: Menapaki Bukit-Bukit Zamrud Kalbu Melalui Istilah-Istilah Dalam Praktik
Sufisme, 229.

34 William C. Chittick, Sufsisme: A Beginnaers Guide, (Oxford: Onewowrld, 2008), 4.



untuk membantu dan memudahkan para salik mencapai tujuannya. Dari banyaknya konsep yang ada dan berkembang di
kalangan Sufi konsep mengenai magamat dan ahwal adalah salah satunya.

Magamat merupakan salah satu konsep yang digagas oleh Sufi yang berkembang paling awal dalam sejarah
tasawuf Islam. Kata magamat sendiri merupakan bentuk jamak dari kata magam, yang secara literal berarti tempat berdiri,
stasiun, tempat, lokasi, posisi atau tingkatan. Dalam al-Qur’an kata ini magam yang mempunyai arti tempat disebutkan
beberapa kali, baik dengan kandungan makna abstrak maupun konkrit. Di antara penyebutnya terdapat pada QS al-Bagarah
ayat 125, QS al-Isra ayat 79, QS Maryam ayat 73, QS as-Saffat ayat 164, QS ad-Dukhan ayat 51 dan QS ar-Rahman ayat
46. Sedangkan kata ahwal merupakan bentuk jamak dari kata hal, yang secara literal dapat diartikan dengan keadaan.
Adapaun secara lebih luas ahwal dapat diartikan sebagai keadaan mental (mental states) yang dialami oleh para sufi di sela-
sela perjalanan spiritualnya.®

Secara historis konsep magamat diduga muncul pada abad pertama hijriyah ketika para sahabat Nabi masih banyak
yang hidup. Sosok yang memperkenalkan konsep tersebut adalah menantu Rasulullah saw yaitu sahabat Ali bin Abi Thalib.
Hal ini dapat ditemukan dalam satu informasi bahwa suatu ketika para sahabat bertanya kepadanya mengenai soal Iman,
Ali bin Abi Thalib menjawab bahwa iman itu dibangun atas empat pondasi yaitu kesabaran (as-sabr), keyakinan (al-yaginu),
keadilan (al-‘adl) dan perjuangan (al-jihadu). Dan masingmasing pondasi tersebut mempunyai sepuluh tingkatan
(magamat).®¢ Hal ini setidaknya menjadi bukti kuat bahwa sumber tasawuf sudah dapat dilihat pada masa Nabi Muhammad
saw.

Namun dalam tradisi tasawuf, istilah magamat dan ahwal ini biasanya disandarkan kepada tokoh sufi mesir yaitu
Syekh Zunnun al-Mashri.®” Dia adalah salah satu sufi masyhur yang lahir di Mesir selatan dan meninggal pada tahun 859
M. Dia adalah seorang sufi yang memperkenalkan teori ma’rifah atau gnosis dalam tradisi tasawuf.® Menurut Zunnun
ma’rifah adalah cahaya yang diberikan Tuhan ke dalam hati seorang sufi. Sebuah ungkapan mengenai ma’rifah yang
terkenal darinya “Aku mengetahui Tuhan melalui Tuhan dan jika sekiranya tidak karena Tuhan, aku tidak akan tahu
Tuhan”. Zunnun juga menambahkan bahwa ma’rifah bukan saja merupakan hasil dari usaha seorang sufi untuk
menggapainya tapi juga merupakan anugerah dari Tuhan. Dengan demikian adanya usaha dan kesabaran dalam menunggu
anugerah Tuhan merupakan keniscayaan untuk menggapai ma’rifah.

Dalam perkembangan selanjutnya konsep magamat dan ahwal ini merupakan salah satu konsep tasawuf yang pada
giliranya mendapat perhatian yang serius dari para Sufi. para Sufi kemudian membuat beberapa definisi dan tingkatan
magamat yang berbeda-beda. Para Sufi juga membuat beberapa definisi berkenaan dengan ahwal dan bagaimana mengenai
proses dari konsep-konsep tersebut. Adapun tujuan dari pembuatan konsep magamat atau ahwal oleh para Sufi adalah
sebagai gerakan atau prilaku untuk mencapai kesempurnaan menuju Tuhan secara sistematik. berdasarkan konsep magamat
dan hal ini maka para sufi dapat memberikan suatu aturan yang dapat dijalankan oleh pengikutnya sehingga jalan menuju
Tuhan menjadi jelas dan mudah.

Salah satu sufi yang menjelaskan mengenai magamat dan ahwal adalah alQusyairi (w. 1027 M), yang terkandung
dalam mahakaryanya Ar-risalah alQusyairiyah. Menurutnya magam adalah tahapan adab atau etika seorang hamba dalam
rangka mencapai (wushul) kepada Allah SWT dengan berbagai upaya, yang diwujudkan dengan suatu pencarian dan ukuran
tugas. Magam ini merupakan tempat dimana harus dilalui oleh para Sufi secara berurutan. Oleh karena itu alQusyairi
menyaratkan bahwa tidak boleh bagi seorang Sufi melewati satu magam sebelum magam sebelumnya terpenuhi. Orang
tidak boleh bertawakal sebelum dia menjadi seorang yang qona’ah, tidak ada inabah sebelum melakukan taubat. Sedangkan
hal dimaknai sebagai suatu keadaan yang dirasakan oleh hati seorang sufi tanpa adanya kesengajaan dan usaha dari para
sufi tersebut. Hal merupakan anugerah dari Allah SWT kepada hamban-Nya yang ia kehendaki.*

Sufi lainya yaitu Abu Nasr as-Sarraj (w. 988 M), seorang sufi dari Nisyapur, mempunyai pandangan yang lebih
sistematik dan komprehensif mengenai konsep magam. Menurutnya, magam adalah kedudukan atau tingkatan seorang
hamba di hadapan Allah yang diperoleh melalui serangkaian ibadah, kesungguhan melawan hawa nasfu dan penyakit-
penyakit hati (mujahadah), latihan-latihan spritual (riyadah), dan mengarahkan segenap jiwa raga sematamata kepada Allah
SWT serta memutuskan pandangan dari selain Allah SWT.® Perjuangan menapaki magamat ini setidaknya terlukiskan
dalam sebuah hadits Nabi SAW yang menyatakan bahwa ruh-ruh itu ibarat pasukan yang dimobilisir (mujannadah).
Kesungguhan hamba dalam melewati magamat ini yang kemudian akan menentukan derajatnya di hadapan Allah SWT.

Sedangkan ahwal bagi as-Sarraj adalah apa-apa yang bersemayam di dalam hati dengan sebab dzikir yang tulus.
As-Sarraj juga mengatakan bahwa pendapatnya sama dengan yang dikatakan oleh al-Junaid bahwa ahwal terletak di kalbu

% Imam Taufiq, Tasawuf Krisis, (Yogyakarta: Pusataka Pelajar, 2001), 130.

36 Abu Nasr as-Sarraj, Kitab al-Luma’fi al Tasawuf, (Mesir: Dar- al-Kutub al-Hadisah, 1950), him. 180.

37 Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, terj. Mulyadhi Kartanegara, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987, him. 333.
% Seyyed Hossein Nasr, The Garden of Truth, terj. Yuliani, (Bandung: Mizan, 2010), hlm. 215.

3% Al Qusyairi, Ar-risalah al-Qusyairiyah, (Beirut: Dar al Kutub, T. Th), him. 132

40 Abu Nasr as-Sarraj, Kitab al-Luma’fi al Tasawuf, (Mesir: Dar- al-Kutub al-Hadisah, 1950), hlm. 182.



dan tidak kekal, artinya bisa ada dan bisa tidak ada. Senada dengan perkataan al-Qusyairi di atas, al-Sarraj menyatakan
bahwa ahwal merupakan anugerah dari Allah SWT, tidak diperoleh melalui ibadah, riyadah dan mujahadah sebagaimana
yang terjadi pada magam.*

As-Sarraj juga menambahkan, dengan mengutip pendapat Abu Sulayman al-Dairani (w. 215 H), berkaitan dengan
ahwal ini. Menurut al Dairani jika hubungan seorang hamba dengan Allah SWT sudah sedemikian merasuk ke dalam hati,
maka seluruh anggota menjadi ringan. Pernyataan al-Dairani ini, menurut as-Sarraj mengandung dua makna. Pertama,
anggota badan terasa ringan ketika menjalankan mujahadah dan susah payahnya dalam menjalankan ibadah. Hal ini akan
terjadi dengan syarat ia mampu menjaga hatinya dari bisikan-bisikan hati yang menyesatkan. Kedua, seseorang yang sudah
mantap mujahadah, ibadah, dan perbuatan baik lainya maka hatinya akan merasakan nikmat dan manis, ia tidak lagi
mengalami rasa capek dan penyakit yang mungkin ada sebelumnya. Rasa nikmat itu sebagaimana diungkapkan oleh
Muhammad bin Wasi, “Aku bersusah payah pada malam hari selama dua puluh tahun, namun aku juga merasa nikmat
dengan itu selama dua puluh tahun”. Senada juga apa yang dikatakan oleh Sufi besar Malik bin Dinar (w. 748 M), “aku
membaca al-Qur’an selama dua puluh tahun dan aku merasa nikmat dengan sebab membacanya selama dua puluh tahun
pula”.

Meskipun secara umum para sufi berpendapat sebagaimana yang disampaikan oleh al-Qusyairi dan as-Sarraj di
atas, namun ada juga beberapa sufi yang berbeda pandangan mengenai konsep ini. Al-Haddad (w. 1720 M), misalnya
menyebutkan bahwa hal adalah kondisi batin yang dialami oleh para sufi ketika hatinya belum mantap. Namun ketika ia
sudah mantap maka hal ini akan berubah menjadi magam. Berbeda dengan sufi sebelumnya yang menyatakan bahwa hal
merupakan anugerah Allah SWT dan bukan usaha manusia, namun al-Haddad menyatakan bahwa hal dapat diperoleh
melalui perantara ilmu. Untuk menjelaskan ini al Haddad memberikan contoh mengenai zuhud yang merupakan salah satu
dari sekian banyak magamat dalam tasawuf. Bagi al-Haddad, pencapaian magam zuhud tidak akan bisa dilakukan bila
manusia itu tidak mengetahui ilmu tentang zuhud yang terkandung dalam al-Qur’an dan Sunnah. Dengan demikian mencari
ilmu adalah bagian yang paling penting dalam menapaki magamat dan ahwal.

Permasalah selanjutnya yang sering dibahas oleh sufi mengenai kesamaan atau perbedaan antara magamat dan
ahwal. Pada umumnya mayoritas sufi membedakan antara magam dan hal. Al-Ghazali (w. 1111) misalnya, menyatakan
bahwa magam dan hal itu berbeda. Magam bersifat tetap, sedangkan hal bersifat berubah-rubah. Untuk memperjelasnya,
al-Ghazali memberikan contoh pada warna kuning yang mempunyai dua bagian. Warna kuning tetap bisa ditemukan pada
emas, sedangkan warna kuning tidak tetap bisa dilihat pada orang yang terkena penyakit kuning. Warna emas yang terus
menerus kuning ini diibaratkan dengan magam. Sedangkan warna kuning pada orang yang menderita penyakit kuning
diibaratkan hal yang bisa berubah-rubah.*?

Berbeda dengan pandangan al Ghazali di atas, salah satu sufi yaitu Abu Hafs Syihab ad-Din Umar al-Suhrawardi
(w. 1234 M) mengatakan bahwa magam dan hal tak dapat dipisahkan. la berasalah bahwa hal dan magam mempunyai dua
sisi: pemberian dan perolehan. Sebenarnya keduanya sama-sama anugerah.*® Tidak ada hal dan magam yang terpisah dan
tidak ada magam yang tidak dimasuki oleh hal. Pendapat ini didukung oleh pernyataan al-Kalabadzi yang mengatakan,
“setiap magam memiliki permulaan dan akhir dan di antara keduanya terdapat bermacam-macam hal”.*

Akhirnya, dari berbagai pendapat di atas kita bisa melihat bahwa ada beberapa perbedaan di antara para sufi
mengena pemaknaan akan konsep magamat dan ahwal. Belum lagi, yang nanti akan dijelaskan, bahwa para sufi berbeda
mengenai jJumlah dan tingkatan magamat. Namun bukan disini tempatnya bagi kita untuk menghakimi mengenai siapa yang
benar atau yang salah. Semua pendapat bisa jadi semuanya benar karena bagaimanapun harus kita ingat bahwa tasawuf
selalu membicarakan pengalaman spritual seoarang sufi ketika melakukan perjalanannya mengarungi samudera ilahi yang
terkadang antara sufi satu dan sufi lainya berbeda mengenai pengalamannya.

Conclusion

Konsep magamat dan aswal dalam tasawuf merupakan fondasi utama dalam perjalanan spiritual seorang sufi
menuju puncak pengenalan kepada Allah (ma ‘rifatullah). Magamat adalah tahapan-tahapan spiritual yang dicapai melalui
usaha sungguh-sungguh, seperti taubat, zuhud, sabar, syukur, tawakal, hingga ridha. Tahapan ini mencerminkan
kedewasaan spiritual seorang salik dalam menyucikan diri dan menapaki jalan llahi secara sistematis. Sementara itu, ahwal

“ Ibid.

42 Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf, (Bandung: Angkasa, 2008), hlm. 206. Lihat untuk lebih jelas pada al
Ghazali, Thya ‘Ulumuddin, (Beirut: Dar al Ma’rifah, t. Th).

43 Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf..., hlm. 207. Untuk lebih jelas dan lengkap dapat merujuk pada karya Al
Suhrawardi, Awarif al Ma arif, (Beirut: Dar al Ma’rifah, t. Th)

4 Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf ..., hlm.206. Atau merujuk pada al Kalabadzi, al Ta aruf li Madzhab ahl
al Tasawwuf, (Kairo: al Kuliyyah al Azhariyyah, t. Th).



adalah kondisi batin yang muncul sebagai anugerah langsung dari Allah SWT, tanpa diusahakan, seperti mahabbah, khauf,
raja’, muragabah, dan yaqin. Keduanya saling berkaitan dan membentuk dinamika spiritual yang kaya dalam tasawuf.
Meskipun terjadi perbedaan pandangan di kalangan sufi terkait batas dan hubungan antara magam dan hal, semua sepakat
bahwa keduanya adalah bagian integral dari proses mendekat kepada Allah. Dengan memahami dan menjalani magamat
dan ahwal, seorang sufi dapat mengarungi jalan menuju Allah secara lebih terarah, mendalam, dan penuh kesadaran batin.

References

Abdul Wahab Syakhrani, Nadia Nursyifa, Nurul Fithoriti, Konsep Magamat dan Ahwal, Mushaf Journal.

Abu Bakar al-Kalabadzi, 4jaran-Ajaran Sufi, (terj), (Bandung: Pustaka, 1985).

Abu Nasr as-Sarraj, Kitab al-Luma’fi al Tasawuf, (Mesir: Dar- al-Kutub al-Hadisah, 1950).

Al Qusyairi, Ar-risalah al-Qusyairiyah, (Beirut: Dar al Kutub, T. Th), hlm. 132

Al-Jauziyah, Madarijus Salikin: Pendakian Menuju Allah Penjabaran Konkrit “Iyyaka Na’budu Wa lyyaka
Nasta’in,”.

Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik Dalam Islam, (terj), (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986).

Asfari and Otto Sukatno, Mahabbah Cinta: Mengarungi Samudera Cinta Rabi’ah Al-Adawiyah (Yogyakarta:
Pustaka Hati, 2018

As-Sarraj, Al-Luma’: Rujukan Lengkap Ilmu Tasawuf, 135.

Abdullah Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: Raja Grafindo, 2006).

Azyumardi Azra, Ensiklopedi Tasawuf, (Bandung: Angkasa, 2008), hlm. 206. Lihat untuk lebih jelas pada al
Ghazali, Ihya ‘Ulumuddin, (Beirut: Dar al Ma’rifah, t. Th).

Fahruddin, “Tasawuf Sebagai Upaya Membersikan Hati Guna Mencapai Kedekatan Dengan Allah,” Jurnal
Pendidikan Agama Islam Ta’lim 14, no. 1 (2016).

Gulen, Tasawuf Untuk Kita Semua: Menapaki Bukit-Bukit Zamrud Kalbu Melalui Istilah-Istilah Dalam Praktik
Sufisme.

Harun Nasution, Islam: Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (jilid 1I), Jakarta: Ul press, 1985.

Hassan Abu Hanieh, Sufism and Sufi Orders: God’s Spiritual Paths: Adaptation and Renewalin the Context of
Modernization (Jordan: Friedrich-Ebert-Stiftung, 2011),

Hasyim Muhammad, Dialog Antara Tasawuf Dan Psikologi: Telaah Atas Pemikiran Psikologi Humanistik
Abraham Maslow (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002).

Ibnu ‘Athaillah, At-Tanwir fi Isqath at-Tadbir (terj), Jakarta: Serambi, 2006.

Imam Taufiq, Tasawuf Krisis, (Yogyakarta: Pusataka Pelajar, 2001).

Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, terj. Mulyadhi Kartanegara, Jakarta: Pustaka Jaya, 1987.

Mubasyyirah Muhammad Bakry, Maqomat, Ahwal dan Konsep Mahabbah Ilahiyah Rabi’ah Al Adawiyah (Suatu
Kajian Tasawuf). Jurnal al-Asas Vol 1, No 2..

Rif’1 and Mud’is, Filsafat Tasawulf.

Seyyed Hossein Nasr, The Garden of Truth, terj. Yuliani, (Bandung: Mizan, 2010).

Wan Suhaimi Abdullah, Konsep Magamat dan Ahwal Sufi:Suatu Penilaian. Jurnal Usuludin.

William C. Chittick, Sufsisme: A Beginnaer s Guide, (Oxford: Onewowrld, 2008).

Zaprulkhan, [lmu Tasawuf: Sebuah Kajian Tematik (Jakarta: Rajawali Pers, 2016).






