El-Muntashir : Journal of Qur’anic Studies
Vol. 1.Issue. 2, Tahun 2025
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram

EI-Muntashir“‘% =

JOURNAL OF QUR'ANIC STUDIES

Mengungkap Rahasia Surat Al-Fatih (Menggunakan Teori
Semiotika: Analisis Pemikiran Arkoun Dalam Penafsiran Al-
Qur’an)

Muhammad Hisyam, Sekolah Tinggi [Imu al- Qur'an (STIQ) BIMA
Muhamad Ifan, Universitas Islam Negeri Mataram

Corresponding Author : Muhammad Hisyam Abstract: Muhammad Arkoun is one of the Muslim scientists who has a
Email*: muhammad.hisyam24@gmail.com serious concern about religion. This can be seen from the many written

works of Muhammad Arkoun that discuss Islam, such as: Ouvertures sur
Received: 8 August 2025 l'islam, Essais sur la pensee Islamique, pour une critique de la raison
Revised: 4 September 2025 Islamique and many other works of Muhammad Arkoun. The Qur'a>n did

Accepted: 11 November

’ not escape the study conducted by Muhammad Arkoun, especially the letter
Published: 15 December 2025

al-Fatih}ah. He studied the letter al-Fatihah using semiotic theory, with the
aim that the symbols in the letter al-Fatih}ah can be seen and able to
increase humanity with the messages in it.

Keyword: Muhammad Arkoun, Al-Fatihah, Semiotic Theory

Introduction

Kitab Suci al-Qur’an yang kita kenal saat ini, pada awalnya tidaklah berbentuk kitab,
Sebelum nabi Muhammad SAW., wafat al-Qur’an yang diturunkan melalui perantaran Jibril
AS., sudah sempurna dan ditulis oleh para sahabat yang ditugaskan untuk menulis wahyu, akan
tetapi masih dalam keadaan terpisah, karena berada di berbagai media alamiah seperti: kulit
unta, tulang dll. Setelah ada inisiatif dari sahabat Rasul, yakni: Umar bin Khattab dengan
mendorong khalifah pertama Abu Bakar Shiddiq untuk mengumpulkan al-Qur’an yang masih
tercerai-berai ditangan para sahabat, dengan tujuan agar al-Qur’an tidak hilang dengan
gugurnya para huffaz al-Qur’an. '’* Saat masa khalifah Usman bin Affan barulah tergerak
untuk menulis dan menduplikasi kemudian menyebarkannya ke berbagai negeri agar ada
penyeragaman dalam bacaan dan tulisan al-Qur’an. 7

Al-Qur’an diturunkan oleh Allah SWT, memiliki salah satu fungsi sebagai al-huda
(petunjuk). Sebagaimana yang dijelaskan dalam al-Qur,an surah al-Baqarah ayat (2). Allah
SWT, berfirman:

174 Abdul Fattah} al-Qad}i, Tarikh al-Mush}af al-Syarief, (Kairo: Maktabah Kairo, 2007), hal. 37-38.
5Ghanim Qaddury al-Hamada, Rasm Mushaf: Dirasat al-Lughawiyah at-Tarikhiyah, (Baghdad:
Madrasah Fi al-Kulliya>h asy-Asyariah, 1982), hal 108-109.

181



1o.2,%% = s oG s Lt Stk
Al ib. dih. oy ¥ Lasdl 2l

“Kitab (Al-Qur'an) ini tidak ada keraguan padanya, petunjuk bagi mereka yang bertakwa”.
(Q.S al-Baqarah: 2)
M. Quraish Shihab, memberikan pernyataannya yang terdapat dalam buku lentera hati “al-
Qur’an memperkenalkan dirinya sebagai petunjuk untuk seluruh manusia. Inilah fungsi
kehadiran al-Qur,an dalam kehidupan manusia sebagai pemberi jalan keluar terbaik untuk
setiap problem-problem kehidupan manusia”.'’°Oleh karena itu, tidak heran berbagai macam
ilmuan, terutama para cendikiawan muslim atau para mufassir melakukan riset atau yang
sejenisnya untuk mengungkapkan rahasia-rahasia yang terkandung dalam al-Qur’an. Salah satu
cendikiawan yang terkenal yakni: Muhammad Arkoun. Arkoun mencoba memahami al-Qur’an
menggunakan teori semiotika dengan harapan, makna-makna yang terkandung di dalam al-
Qur’an dapat ditemukan dengan lebih dalam lagi.
Method
Metode Penelitian dalam artikel ini ialah kualitatif dengan pendekatan library research
atau kajian-kajian kepustakaan terhadap objek material pada artikel ini, terkhusus buku, artikel,
maupun referensi-referensi penguat lainnya yang membahas teori semiotika. Oleh karena itu,
artikel ini terfokuskan pada teori semiotika Muhammad Arkoun untuk mengungkapkan makna
surat al-Fatihah.
Result and Discussion
1. Biografi Muhammad Arkoun
Muhammad Arkaoun lahir pada 1 Februari 1928'77 di Tourirt Mimoun,
Kabyliah!7®, Aljazair. Kabila merupakan daerah pegunungan yang berpenduduk Berber,
terletak disebelah timur Aljir. Berber adalah penduduk yang tersebar di Afrika bagian
utara. Bahasa yang dipakai adalah bahasa non-Arab (ajamiyah). Secara historis Aljazair
terislamkan karena ditaklukkan oleh bansa Arab di bawah komando Ugbah bin Nafi
pada 683 M. Mayoritas bangsa Berber memeluk Islam bersama Ugbah. Adapun corak
keislaman yang berkembang pada masyarakat Berber dan sebagian besar masyarakat

Afrika Utara adalah model sufisme. Orang tua Arkoun adalah tokoh masyarakat di

176 M. Quraish Shihab, Lentera Hati (Jakarta: Lentera Hati, 2021), hal.10.

""Fauzan dan Muhammad Alfan, Dialog Pemikiran Timur Barat, (Bandung: Pustaka Setia, 2011), hal.
214.

'8Baedhowi, Humanisme Islam: Kajian Terhadap Pemikiran Filosofis Muhammad Arkoun,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), hal. 25.



daerahnya dan masih menggunakan bahasa aslinya, Kabilia. Walaupun demikian
Arkoun menguasai dengan baik bahasa Arab, bahasa nasional Aljazair yang ia pelajari
sejak muda. Tetapi dalam mengungkapkan gagasannya, ia banyak menulis dalam
bahasa Prancis.

Pendidikan Muhammad Arkoun dimulai dari desa asalnya Kabilia.!”” Kemudian
melanjutkan sekolah menengah di Kota Pelabuhan Oran, sebuah kota utama di Aljazair
bagian barat yang jauh dari Kabilia. Kemudian Arkoun melanjutkan studi bahasa dan
sastra di Universitas Aljir (1950-1954), sambil mengajar bahasa Arab pada sebuah
sekolah menengah atas di Al-Harach yang berlokasi didaerah pinggiran ibu kota
Aljazair. Pada saat perang kemerdekaan Aljazair dari Prancis (1954-1962).

Arkoun melanjutkan studi tentang bahasa dan sastra Arab di Universitas
Sorbonne, Paris. Ketika itu, dia sempat bekerja sebagai agrege bahasa dan kesusastraan
Arab di Paris serta mengajar SMA (Lyce) di Strasbourg (daerah Prancis sebelah timur
laut) dan diminta member kuliah di Fakultas sastra Universitas Strasbourg (1956-1959).
Di Universitas Sarbonne inilah Arkoun memperoleh gelar Doktor sastra pada 1969
dengan disertasinya mengenai humanism salam pemikiran etika Ibnu Miskawayh
seorang pemikir Arab abad X Masehi yang menekuni antara lain bidang kedokteran dan
filsafat.

Judul disertasi tersebut adalah L "“Humanisme Arabe au [Ve/ Xe sience:
Miskawayh philosope et historian. Sebenarnya penelitian disertasinya itu sudah ia
persiapkan jauh-jauh sebelumnya, terbukti pada 1961 Arkon telah menyelesaikan
terjemahan, membuat pengantar dan member catatan atas karya Miskawayh dari bahasa
Arab , Tahzib al-Akhlag kedalam bahasa Prancis dengan judul Traite d"“Ethique
(traduction francaise avec introduction et notes du Tahzib al-Akhlaq de Miskawayh.
Dua tahun kemudian ia menulis sebuah buku tentang pemikiran Islam klasik yaitu:
Aspect de la pense muselman clasique.

Jenjang pendidikan dan pergulatan ilmiah yang ditempuh Arkoun membuat
pergaulannya dengan tiga bahasa (Berber Kabilia, Arab dan Prancis) dan tradisi serta
kebudayaannya menjadi semakin erat. Pada kemudian hari, inilah yang cukup

mempengaruhi perhatiannya yang begitu besar terhadap peran bahasa dalam pemikiran

17 Ahmad Munir, Kritik Nalar Islam: Analisis atas Pemikiran Muhammad Arkaoun, Al-Tahrir Jurnal
Pemikiran Islam, Vol.8, no. 21-40.



dan masyarakat manusia. Ketiga bahasa tersebut mewakili tiga tradisi, yaitu orientasi
budaya, cara berpikir dan cara memahami yang berbeda bahasa Berber Kabilia
merupakan alat untuk mengunkapkan berbagai tradisi dan nilai mengenai kehidupan
social dan ekonomi yang sudah ribuan tahun usianya, bahasa Arab merupakan alat untuk
melestarikan tradisi keagamaan Islam di Aljazair dan di berbagai belahan dunia Islam
lainnya.

Pada Kajian Barat, Arkoun masih berperan sebagai penentang kecenderungan
Orientalisme. Dan di Timur Tengah dia merasa tidak nyaman (atau tidak diterima) di
negeri-negeri dimana Islam versi resmi atau gerakan fundamentalis mencegah
digelarnya diskusi tentang isu-isu yang dilontarkannya.'®® Arkoun tergolong seorang
ilmuan yang sangat produktif. Ia telah menulis banyak buku penting dalam bahasa
Prancis dan sebagian ditulis dalam bahasa Inggris. Walaupun Muhammad Arkoun
termasuk ahli dalam bahasa Arab, karena disamping ia telah mempelajarinya sajak
masih muda, ia juga bertahun-tahun ia mendalami khazanah kesusastraan Arab klasik,
namun, Muhammad Arkoun belum pernah dalam bahasa Arab dengan versi aslinya.

Beberapa karyanya dalam bahasa Arab merupakan terjemahan dengan Beberapa
karya Arkoun yang penting adalah: Traite d’ethique (tradition francaise avec
introduction et notes du Tahz}i>b Al-Akhlaq) (sebuah pengantar dan catatan-catatan
tentang etika dan Tahzib Al-Akhlaq Miskawaih), Contribution a ["etude de
["humanisme arabe au IVe/Xe siecle: Miskawayh philosophe et histirien (sumbangan
terhadap pembahasan humanism Arab abad ke-4 H/10 M Miskawaih sebagai filsuf dan
sejarawan), La pensee arabe (pemikiran Arab), dan Ouvertures sur l’islam (catatan-
catatan pengantar untuk memahami Islam).

Buku-buku Arkoun yang merupakan kumpulan artikel dibeberapa jurnal antara
lain adalah Essais sur la pensee Islamique (Esai-esai tentang pemikiran Islam) Lectures
du Coran (Pembacaan-pembacaan al-Quran) dan Pour une critique de la raison
Islamique (Demi kritik nalar Islam). Buku-bukunya yang lain adalah Aspects de la pense
musulmane calssique (Aspek-aspek pemikiran klasik), Deux Epitres de miskawayh
(Dua surat Miskawayh), Discours coranique et penseescientifique (Wacana al- Quran

dan pemikiran ilmiah), L 'Islam, hier, demain (Islam, kemarin dan esok, karya bersama

180Robert D. Lee, Mecari Islam Autentik: dari Nalar Puitis Ikbal hingga Nalar Kritis Arkoun, (t.tp: Mizan,
t.t), hal. 195.



Lois Garded), dan L 'Islam, religion et societe (Islam, agama dan masyarakat),'®' dan
masih banyak lagi buku-buku atau pun artikel karya Akoun yang lainnya. Muhammad
Arkoun wafat pada tanggal 14 September 2010.

Teori Semiotika

Menurut Ferdinan De Saussure, semiotika adalah ilmu yang mengkaji fenomena
tanda sebagai bagian dari kehidupan sosial. Semiotik membimbing seseorang pada
pemahaman atas sebuah tanda berdasarkan konsensus (kesepakatan, pendapat)
masyarakat, karena suatu tanda atau kode tertentu dapat dipahami bermakna tertentu
apabila terdapat kesepakatan dalam masyarakat bahasa adalah signifier yang berkaitan
erat dengan signified. Menurut De Saussure, bahasa sebagai sistem tanda hanya dapat
dikatakan sebagai bahasa atau berfungsi sebagai bahasa jika mengekspresikan atau
menyampaikan ide atau pengertian tertentu. Ide atau pengertian tersebut dapat dilihat
dengan memperhatikan hubungan antar tanda dalam bahasa sebagai sebuah sistem tanda
tersebut. Sebagai perintis semiotik (semiotika), pemikiran De Saussure yang terpenting
adalah soal tanda dalam komunikasi antar manusia.

Dalam teori modern De Saussere memakai istilah significant dan signifie.
Pertama, significant (penanda), berarti merujuk atau menandai, atau juga bunyi atau
coretan yang bermakna, yaitu: apa saja yang ditulis dan apa saja dibaca.
Sedangkan signifie (petanda), berarti yang dirujuk atau ditandai. signifie sebagai
gambaran mental, cerminan dari pikiran atau konsep bahasa. Muhammad Arkoun
sebenarnya ingin mengkaitkan antara penanda yang bersumber dari al-Qur,an dengan
petanda yang merupakan cerminan dan ekspresi dari konsep yang telah dibentuk
dan diwujudkan melalui wacana al-Qur,a>n bagi pembacanya.!®?> Muhammad Arkoun
melihat bahwa dalam al-Qur,an terdapat banyak simbolisme yang mengungkapkan
realitas asli dan universal manusia. Aspek itulah yang memudahkan orang dari
berbagai kebudayaan merasa terpikat oleh pesan-pesan al-Qur,an.

Selama berabad-abad, orang menyatakan bahwa salah satu kemukjizatan al-
Qur,an tampak dalam keindahan kesastraannya. Kemukjizatan al-Qur,an salah satunya

terdapat dalam simbolisme yang begitu primordial dan universal. Arkoun melihat

hal. 214.

18'Moh.Fauzan dan Muhammad Alfan, Dialog Pemikiran Timur Barat, (Bandung: Pustaka Setia, 2011),

182 Abdul Ghaffar, Semiotika Dalam Tafsir Al-Qur’an, Jurnal TAJDID, Volume XIII, No. 1, Januari-

Juni 2014, hal.13.



bahwa dalam al-Qur,an terdapat empat macam simbolisme, yaitu: (1) simbolisme

tentang kesadaran manusia akan kesalahan, (2) simbolisme manusia terhadap

cakrawala eskatologi atau kehidupan yang akan datang, (3) simbolisme tentang

kesadaran manusia sebagai hamba atau ummat, (4) simbolisme tentang hidup dan

mati.!'%?

3. Komparasi Penafsiran Surat al-Fatihah Menurut Muhammad Arkoun dan Buya
Hamka

Allah SWT., berfirman:
515 il G| .cuddl p5i <l peall a3l oallall L d dadl . piaill el il ey
Ll ¥y ple copiaill 2 ple Eaall Gadll Dol piaiidl Dolall Gudl . buaid
“Dengan menyebut nama Allah Yang Maha Pemurah lagi Maha Penyayang. Segala
puji bagi Allah, Tuhan semesta alam. Maha Pemurah lagi Maha Penyayang. Yang
menguasai Hari Pembalasan. Hanya Engkaulah yang kami sembah, dan hanya kepada
Engkaulah kami meminta pertolongan. Tunjukilah kami jalan yang lurus. (yaitu) Jalan
orang-orang yang telah Engkau beri nikmat kepada mereka, bukan (jalan) mereka yang
dimurkai dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat.” (Q.S al-Fatihah ayat 1-7)
(Ealladl o5 iy Jiaedl . paill (a5l il oiug) Arkoun menafsirkan ayat ini dengan

memberikan simbol kesadaran manusia tentang adanya hari akhir, sedangkan buya
Hamka menafsirkan ayat dengan mengatakan: Dengan nama Allah SWT, Yang Maha
Murah dan Maha Penyanyang kepada hamba-Nya, maka Utusannya Nabi Muhammad
SAW., telah menyampaikan seruan ini kepada manusia. Yang lebih dahulu
mempengaruhi jiwa ialah bahwa Allah SWT., itu pemurah dan penyayang, bukan
pembenci dan pendendam, bukan haus kepada darah pengurbanan. Dan contoh yang
diberikan Nabi Muhammad SAW., itu pulalah yang kita ikuti, yaitu: memulai segala
pekerjaan dengan nama Allah SWT.

Dengan sebutan Al/hamdu, berarti segala macam pujian dan dalam bentuk
apapun itu, baik pujian yang teramat besar dan mulia maupun pujian yang kualitasnya
paling bawah dan sedikit, atau ucapan terimakasih karena jasa seseorang, kepada

siapapun kita memberikan puji namun pada hakikatnya, tidak ada satupun manusia yang

18Yayan Rahtikawati dan Dadan Rusmana, Metodologi Tafsir Al-Qur’an (Bandung: Pustaka Setia,
2013), hal. 434.



pantas untuk dipuji karena yang pantas untuk dipuji hanyalah Allah SWT. Sebab orang
itu tidak akan dapat berbuat apa-apa kalau tidak ada izin dari Allah SWT yang Maha
Pengasih dan Maha Penyayang. Kata Rabbun meliputi segala macam pemeliharaan,
penjagaan dan pendidikan serta pengasuhan. Maka, apabila di dalam ayat yang lain kita
bertemu bahwa Allah SWT., itu khalaga, maka dapat dipastikan bahwa Allah SWT.,
tidak hanya sebagai sang pencipta namun sekaligus sebagai sang penjaga dan mengatur.
Yang maha Pengasih, lagi Maha Penyayang. Ayat ini menyempumakan maksud
dari ayat yang sebelumnya. Jika Allah SWT., sebagai Rabb, sebagai pemelihara dan
pendidik bagi seluruh alam tidak lain maksud dan isi pendidikan itu, melainkan karena
kasih-sayang-Nya semata dan karena murahan-Nya belaka, tidaklah dalam memberikan
pemeliharaan dan pendidikan itu menuntut keuntungan bagi diri-Nya sendiri

(el a3 U) Arkoun menafsirkan ayat dengan memberikan simbol adanya

hari akhir, sedangkan buya Hamka menafsir: Di sini dapatlah kita memahamkan betapa
arti ad-Din. Kita hanya biasa memberi arti ad-Din dengan agama. Padahal diapun berarti
pembalasan. Me'mang menurut Islam segala gerak-gerik hidup kita yang kita
laksanakan tidaklah lepas dari lingkungan agama, dan tidak lepas dari salah satu hukum
yang lima: wajib, sunnat, haram, makruh dan jaiz. Dan semuanya kelak akan
diperhitungkan dihadapan Allah SWT: baik akan diberi pembalasan yang baik maupun
yang buruk akan diberi pembalasan yang buruk. Dan yang memberi-kan itu adalah
Allah SWT sendiri, dengan jalan yang seadil-adilnya.

(Cnaiiad Gl Jiad &16)) Arkoun menafsirkan ayat ini dengan memberikan simbol

tentang adanya kesalahan manusia dalam peribadatan, sedangkan buya Hamka
berpendapat mengenai ayat tersebut: Di dalam ayat ini bertemulah kita dengan tujuan.
Dengan ayat ini kita menyatakan pengakuan bahwa hanya kepada-Nya saja kita
memohonkan pertolongan, tidak kepada orang lain. Sebagaimana telah kita maklumi
pada keterangan di atas, Allah SWT., adalah Tuhan Yang Mencipta dan Memelihara.
Dia adalah Rabbun, sebab itu Dia adalah llahi. Tidak ada yang lain, melainkan Dia. Oleh
karena Dia Yang Mencipta dan Memelihara, maka hanya Dia pula yang patut disembah.
Adalah satu hal yang tidak wajar, kalau Dia meniadikan dan memelihara, lalu kita

menyembah kepada yang lain.



Oleh sebab itu, maka ayat yang Ini memperkuat lagi ayat yang kedua "Segala
puji-pujian bagi Allah SWT., pemelihara dari sekalian alam”. "Hanya Dia yang patut
dipuji, karena hanya Dia sendiri yang menjadikan dan memelihara alam, tidak bersekutu
dengan yang lain. Alhamdu diatas didahulukan menyebutkan bahwa yang patut
menerima pujian hanya Allah SWT, sebab hanya Dia yang mencipta dan memelihara
alam. Sedang pada ayat ini lebih dijelaskan lagi, hanya kepada-Nya dihadapkan sekalian
persembahan dan ibadat, sebab hanya Dia sendiri saja, tidak bersekutu dengan yang
lain, yang memelihara alam ini.

Maka mengakui bahwa yang patut disembah sebagai llah hanya Allah SWT,
dinamai Tauhid Uluhiyah. Dan mengakui yang patut untuk memohon pertolonagn,
sebagai Rabbun hanya Allah SWT, dinamai Tauhid Rububiyah. Untuk misal yang
mudah tentang Tauhid Uluhiyah dan Tauhid Rububiyah ini ialah seumpama kita
ditolong oleh seorang teman, dilepaskan dari satu kesulitan. Tentu kita mengucapkan
terimakasih kepadanya. Adakah pantas kalau kita ditolong misalnya oleh si Ahmad, lalu
kita mengucapkan terimakasih kepada si Hamid? Maka orang yang mengakui bahwa
yang menjadikan alam dan memelihara alam ialah Allah SWT., juga, tetapi menyembah
kepada yang lain, adalah orang itu musyrik. Tauhidnya sehdiri pecah-belah; menerima
nikmat dari Allah SWT mengucapkan terimakasih kepada berhala. Meminta ditunjuki
dan dipimpin supaya tercapaijalan yang lurus.

(M‘ Liiall Gual) Arkoun menafsirkan ayat ini dengan memberikan simbol

etika didalamnya, sedangkan buya hamka menafsirkan: Menurut keterangan setengah
ahli tafsir, perlengkapan menuju jalan yang lurus, yang dimohonkan kepada Allah
SWT., itu ialah: 1. al-lrsyad, artinya agar dianugerahi kecerdikan dan kecerdasan,
sehingga dapat membedakan yang salah dengan yang benar. 2. At-Taut'iq, artinya
adanya persamaan antara keinginan dia dengan yang direncanakan Allah SWT. 3.
ITham, artinya diberi petunjuk supaya dapat mengatasi sesuatu yang sulit. 4. al-Dilalah,
artinya ditunjuk dalil-dalil dan tanda-tanda dimana tempat yang berbahaya, dimana
yang tidak boleh dilalui dan sebagainya.

Kita telah mendengar berita, bahwa terdahulu dari kita, Tuhan Allah SWT., telah
pernah mengaurniakan nikmat-Nya kepada orang-orang yang telah menempuh jalan dan
yang lurus itu, sebab itu maka kita mohon kepada Allah SWT., agar kepada kita
ditunjukkan pula jalan itu. Telah ada Nabi-nabi dan Rasul-rasul yang diutus Allah SWT,



dan telah ada pula orang-orang yang menjadi syahid dan telah ada pula orang-orang
yang shalih, semuanya dikaruniai bahagia oleh Allah SWT karena menempah jalan itu.
Bekasnya kita rasakan dari zaman ke zaman.

(N,Ls Eaadi w.m Lipo) Arkoun menafsirkan ayat ini dengan memberikan

simbol kesadaran manusia tentang kejahatan karena tidak mengikuti ajaran rasul,

sedangkan buya Hamka penafsirkan: Oleh sebab itu, maka kita memohon agar diberikan

pula petunjuk supaya kita menempuh jalan itu dengan selamat. (¥5 ke u,.ia.all A
iiall) Arkoun menafsirkan ayat ini dengan memberikan simbol kejahatan, sedangkan

buya Hamka menafsirkan: Siapakah yang dimurkai Allah SWT? lalah orang yang telah
diberi kepadanya petunjuk, telah diutus kepadanya Rasul-rasul, telah diturunkan
kepadanya Kitab-kitab Wahyu, namun dia masih saja memperturutkan hawa nafsunya.
Telah ditegur berkali-kali, namun teguran itu, tidak Juga diperdulikannya. Dia merasa
lebih pintar daripada Allah SWT, Rasul-rasul dihina, petunjuk Allah SWT.,
diletakkannya ke samping, perdayaan syaitan diperturutkannya. Adapun orang yang
sesat ialah orang yang berani-berani saja membuat jalan sendiri di luar yang digariskan
Allah SWT.
Sebagaimana telah kita kenal pada keterangan-keterangan di atas, tentang

kepercayaan adanya Allah SWT., sampai orang-orang Arab mengkhususkan sebutan
Allah SWT., buat Tuhan Yang Maha Esa. Di sini telah kita maklumi bahwa kepercayaan
kepada Allah SWT itu telah ada dalam lubuk jiwa manusia, tetapi kepercayaan tentang
adanya Allah SWT., itu belumlah menjadi jaminan bahwa orang itu tidak sesat lagi. Di
Eropa pernah timbul satu gerakan bernama Deisme. Dengan dasar penyelidikan akal
murni, mereka mengakui bahwa Allah SWT itu memang ada. Tetapi mereka tidak mau
percaya adanya Rasul, wahyu, dan hari akhirat. Kata mereka dengan kepercayaan
adanya Allah SWT., itu saja sudah cukup, agama tidak perlu lagi.!3*

Conclusion
Muhammad Arkaoun lahir pada 1 Februari 1928 di Tourirt Mimoun, Kabyliah, Aljazair.

Kabila merupakan daerah pegunungan yang berpenduduk Berber, terletak disebelah timur Aljir.

Berber adalah penduduk yang tersebar di Afrika bagian utara. Bahasa yang dipakai adalah

184+ Abdul Malik Karim Amrullah, Tafsir A--Azhar, (Singapore: pustaka nasional pte Itd singapura, 1999), jilid
1, hal. 70-83



bahasa non-Arab (ajamiyah). Muhammad Arkoun sebenarnya ingin mengkaitkan antara

penanda yang bersumber dari al-Qur,an dengan petanda yang merupakan cerminan dan

ekspresi dari konsep yang telah dibentuk dan diwujudkan melalui wacana al-Qur,an bagi

pembacanya. Muhammad Arkoun melihat bahwa dalam al-Qur,an terdapat banyak

simbolisme yang mengungkapkan realitas asli dan universal manusia. Aspek itulah yang

memudahkan orang dari berbagai kebudayaan merasa terpikat oleh pesan-pesan al-Qur,an.

References

Abdul Malik, Abdul Tafsir Al-Azhar, (Singapore: pustaka nasional pte Itd singapura, 1999)

Alfan, Muhammad, Dialog Pemikiran Timur Barat, (Bandung: Pustaka Setia, 2011)

Baedhowi, Humanisme Islam: Kajian Terhadap Pemikiran Filosofis Muhammad Arkoun,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008)

Fattah}, Abdul Tarikh al-Mush}af al-Syarief, (Kairo: Maktabah Kairo, 2007),

Fauzan, Dialog Pemikiran Timur Barat, (Bandung: Pustaka Setia, 2011)

Ghaffar, Abdul, Semiotika Dalam Tafsir Al-Qur’an, Jurnal TAJDID, Volume XIII, No. 1,
Januari-Juni 2014.

Munir, Ahmad, Kritik Nalar Islam: Analisis atas Pemikiran Muhammad Arkaoun, Al-Tahrir
Jurnal Pemikiran Islam, Vol.8.

Qaddury, Ghanim Rasm Mushaf; Dirasat al-Lughawiyah at-Tarikhiyah, (Baghdad: Madrasah
Fi al-Kulliyah asy-Asyariah, 1982)

Quthub, Sayyid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an, (Kairo: Dar Syuruq, 1992)

Rahtikawati, Yayan, Metodologi Tafsir Al-Qur’an (Bandung: Pustaka Setia, 2013)

Robert, Mecari Islam Autentik: dari Nalar Puitis Ikbal hingga Nalar Kritis Arkoun, (t.tp:
Mizan, t.t.)

Shiddieqy, Hasbi, Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nur, (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2000)

Shihab, Quraish, Lentera Hati (Jakarta: Lentera Hati, 2021)

Shihab, Quraish, Tafsir Al Misbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2001)



