Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

STUDI TENTANG IMPLIKASI DUALISME PENDIDIKAN BARAT
DAN ISLAM TERHADAP SISTEM PENDIDIKAN PONDOK
PESANTREN DI INDONESIA

Fathurrahman Muhtar
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia

fathurrahmanmuhtar@uinmataram.ac.id

Submit : Revised: Accepted: Publised:
12 Juli 2024 30 Agustus 2024 15 Desember 2024 30 Desember 2024
Corresponding author:
Email . fathurrahmanmuhtar@uinmataram.ac.id
Abstract

This research aims to describe the state of boarding school education amid competition in the
Western education system and the Islamic education system. The implications of the dualism
of Western and Islamic education on the education system caused boarding schools to make
adjustments so as to respond to the demands of the times. This article uses a literature study
approach, collecting various references related to the theme. The reference is then analyzed by
the method of analytical content, from the study about the reference, conclusions are drawn.
The results of this study show that the secular education system (West) is superior when
compared to the Islamic education system causing boarding schools as Islamic educational
institutions to modernize the education system by developing various strategies such as
providing lebel "modern pesantren", transformation of institutions in pesantren, transformation
of pesantren curriculum and transformation of pesantren education methods.

Keywords: Islamic education, secular education system, boarding school education, modernize.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendiskripsikan keadaan pendidikan pondok pesantren ditengah
kompetisi sistem pendidikan Barat dan sistem pendidikan Islam. Implikasi dualisme pendidikan
Barat dan Islam terhadap sistem pendidikan menyebabkan pondok pesantren melakukan
penyesuaian-penyesuaian sehingga mampu merespon tuntutan zaman. Artikel ini
menggunakan pendekatan studi kepustakaan, dengan mengumpulkan berbagai referensi yang
terkait dengan tema. Referensi tersebut kemudian dianalisis dengan metode konten analisis,
dari penelaahan referensi tersebut ditarik kesimpulan. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa
sistem pendidikan sekular (Barat) lebih unggul jika dibandingkan dengan sistem pendidikan
Islam menyebabkan pondok pesantren sebagai institusi pendidikan Islam melakukan
modernisasi sistem pendidikan dengan mengembangkan berbagai macam strategi seperti
memberikan lebel “pesantren modern” , transformasi institusi di pesantren, transformasi
kurikulum pesantren dan transformasi metode pendidikan pesantren.

12



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Kata Kunci : Pendidikan Islam, sistem pendidikan Sekuler, Pondok Pesantren, modern.

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam dipahami dalam konteks bahasa Arab dengan sebutan 'tarbiyyah al
Islamiyyah'. yang berisi konsep ta alim, tahadhib dan sub konsep lain seperti hikmah
(kebijaksanaan), Adl (keadilan) Amanah dan sebagai ekstrim adalah Khilafah (vicegerancy)
dan /badat (ibadah). Sumber utama pendidikan Islam adalah Quran dan Hadis. pendidikan
Islam berkonotasi pendekatan seumur hidup dan menandakan integrasi lengkap ke dalam
kehidupan manusia, itu emanasi dapat jejak dengan keberadaan manusia di bumi (02:30) Al-
Quran. (Abdullah, 2016)

Berbeda dengan sistem pendidikan Barat adalah sistem yang telah mempengaruhi
dunia setelah pendidikan Islam di awal abad ke-15. Pendekatan utama adalah modernisasi
kehidupan sosial melalui ilmu pengetahuan dan kemajuan teknologi. sistem pendidikan Barat
adalah pertama disebarkan oleh para misionaris dan dipromosikan oleh kolonialis untuk bagian
yang berbeda dari dunia, di mereka melihat untuk westernisasi dan globalisasi dalam nama
modernitas.

Pendidikan Islam meninggalkan banyak warisan ke barat karena mencatat prestasi
yang luar biasa dalam arsitektur, sejarah, filsafat, kedokteran dan semua cabang ilmu liberal
dan alami. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dari dunia modern berutang banyak
dengan penelitian yang dilakukan oleh ilmuwan Muslim, pendidikan Islam juga mendahului
pendidikan Barat di Nigeria dan Malaysia seperti Islam memiliki sejarah yang lebih panjang
daripada Kristen di dunia.

Proses pendidikan dan pembelajaran dapat dibagi ke berbagai tahap di kalangan umat
Islam. Renaisans budaya dan keilmuan Islam yang dikembangkan sebagian besar di bawah
'pemerintahan Abbasiyah di sisi Timur dan di bawah Bani Umayyah kemudian di Barat,
terutama di Spanyol, antara 800 dan 1000 Masehi tahap terakhir ini, zaman keemasan ilmu
pengetahuan Islam, sebagian besar periode terjemahan dan interpretasi dari pengalaman klasik
dan adaptasi mereka untuk teologi dan filsafat Islam. Periode ini juga menyaksikan pengenalan
dan asimilasi Helenistik, Persia, dan pengetahuan India matematika, astronomi, aljabar,
trigonometri, dan obat-obatan ke dalam budaya Muslim. Sedangkan abad ke-8 dan ke-9,
terutama antara 750 dan 900 Masehi, yang ditandai dengan pengenalan pembelajaran klasik
dan perbaikan dan adaptasi terhadap budaya Islam, 10 dan 11 yang berabad-abad interpretasi,
kritik, dan adaptasi lebih lanjut. Ada diikuti tahap modifikasi dan signifikan penambahan
budaya klasik melalui beasiswa Muslim. Kemudian, selama abad 12 dan 13, sebagian besar
karya pembelajaran klasik dan penambahan Muslim kreatif diterjemahkan dari bahasa Arab ke
bahasa Ibrani dan Latin. Beasiswa kreatif dalam Islam dari 10 hingga abad ke-12 termasuk
karya-karya ulama seperti Omar Khayyam, al-Biruni, Fakhr ad-Din ar-Razi, Ibnu Sina (Ibnu
Sina), at-Tabari, Avempace (Ibnu Bajjah), dan Averroes (Ibn Rusyd) (Akhyar Yusuf Lubis,
2019).

Secara bertahap keterbukaan dan semangat dalam penelitian dan ijtihad yang ditandai
zaman keemasan membuka jalan untuk menjadikan Islam berpandangan lebih sempit, tidak
perlu lagi men-taqlid corpus pengetahuan tradisional secara otoritatif. Pada abad ketiga belas,
menurut Aziz Talbani, para ulama '(ulama) telah ditetapkan menjadi penafsir yang mandiri dan
pelindung ilmu agama Islam. Belajar secara terbatas pada transmisi tradisi dan dogma, dan [itu]
bermusuhan dengan riset dan penyelidikan ilmiah. (Talbani, 1996) Mentalitas taqlid menguasai
ulama Islam dalam segala hal, dan ulama mengutuk semua bentuk lain dari penyelidikan dan
penelitian. Mencontohkan mentalitas taqlid, Burhan al-Din al-Zarniiji menulis pada abad ketiga

13



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

belas, "Menggunakan model pemikiran lama sambil menghindari hal-hal baru" dan " Mereka
asik dalam perselisihan setelah satu diantara mereka terlepas dari otoritas teks terdahulu (C. A.
Qadir, 1988). Banyak dari apa yang ditulis setelah abad ketiga belas tidak memiliki orisinalitas,
dan kebanyakan komentar karya kanonik terdahulu tanpa menambahkan ide-ide baru.
Kombinasi mematikan taqlid dan invasi asing dimulai pada abad ketiga belas telah meredupkan
keunggulan Islam baik di dunia seni dan ilmiah.

Meskipun warisan mulia dari periode sebelumnya, dunia Islam tampaknya tidak
mampu merespon budaya atau system pendidikan akibat serangan kemajuan Barat pada abad
kedelapan belas. Salah satu aspek yang paling merusak dari kolonialisme Eropa adalah
kemerosotan norma-norma budaya masyarakat adat melalui sekularisme. Dengan
penghormatan yang cenderung kepada akal manusia daripada wahyu ilahi dan desakan pada
pemisahan agama dan negara, sekularisme adalah kutukan bagi Islam, di mana semua aspek
kehidupan, spiritual, saling terkait sebagai satu kesatuan yang harmonis. Pada saat yang sama,
lembaga pendidikan Barat, dengan dikotomi / mereka menyebutnya sebagai sekulerisasi agama,
yang dimasukkan ke dalam negara-negara Islam untuk menghasilkan fungsionaris untuk
kebutuhan birokrasi dan administrasi negara. Modernisasi awal tidak sepenuhnya menyadari
sejauh mana sekularisasi pendidikan fundamental bertentangan dengan pemikiran Islam dan
gaya hidup tradisional.

Akibat dari sekularisasi tersebut berimbas pada pondok pesantren yang merupakan
lembaga penguatan keagamaan dan moral secara terpaksa beradaptasi dan bermetamorfosis
sesuai dengan perkembangan masyarakat modern. Tantangan besar dalam masyarakat modern
adalah dekadensi moral dan agama, lambatnya laju perkembangan ekonomi masyarakat, dan
tingginya angka konsumerisme masyarakat. Berdasarkan tantangan ini, pesantren dituntut
untuk dapat melakukan revitalisasi peran dan fungsinya sebagai lembaga pendidikan dan pusat
pemberdayaan masyarakat. (Kuntowijoyo, 1999)

Steenbrink menunjuk sebagai kecendrungan utama dari perkembangan baru dalam pendidikan
Islam, pada sekularisasi yang meningkat, yang dapat dilihat secara sejajar dengan formalisasi
dari kegiatan-kegiatan pendidikan. Menurut Manfred akibat sekularisasi pondok pesantren
berusaha untuk berevolusi dari tradisional menjadi sekolah sekular. Pesantren melalui
penyesuaian unsur sekolah formal dengan perluasan kurikulum dalam mata pelajaran bukan
agama berkembang menjadi “madrasah terpadu”, sebuah bentuk sekolah dengan bagian-bagian
keagamaan dan sekular dalam kurikulum kira-kira sama bobotnya. (Ziemek, 1986, p. 186)

METODE PENELITIAN

Penelitian ini adalah tinjauan kepustakaan dengan menggunakan metode analisis konten.
Langkah pengumpulan data dalam penelitian ini adalah: pertama, memilih dan mengidentifikasi
masalah subjek dan kata kunci. Kedua: mengumpulkan berbagai referensi terkait masalah yang
sedang dipelajari. Ketiga, mengklasifikasikan data berdasarkan subjek. Keempat: peninjauan
dan analisis data. Kelima: kesimpulan. Menurut John W.Creswell, tinjauan perpustakaan itu
berarti menempatkan dan menyimpulkan studi tentang topik tertentu. Studi-studi ini sering
dalam bentuk studi kepustakaan (Cresswell, 2016)

HASIL PENELITIAN
KONSEP HUMANISTIK : DASAR SISTEM PENDIDIKAN BARAT

14



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Mazhab-mazhab pendidikan Eropa Barat dan Amerika sesudah Descartes (1596-1650
M) mengambil dari dua Mazhab lama yaitu Mazhab Sparta dan Athena, dengan keistimewaan
bahwa semua mazhab itu, tanpa kecuali beranggapan bahwa dunia inilah tujuan hidup.
Disinilah manusia bermula dan berakhir. Ada yang mengingkari sama sekali wujud Tuhan, hari
akhirat dan lain-lain seperti filosof-filosof Marxist, ada yang tidak begitu yakin akan ada atau
tidak adanya Tuhan dan hari akhirat (agnostic) seperti Kant, golongan rasionalist, existensialist
dan lain-lain. Persis seperti bunyi ayat al-Qur’an yang menggambarkan orang-orang Dahriyyun
(naturalist) (QS. 45: 32) (Langgulung, 1995, p. 149)

Salah satu konsep pendidikan sekuler yang digunakan adalah konsep humanistik konsep
humanistic yang didasari oleh konsep aliran pendidikan pribadi (personalized education) John
Dewey (progressive education) dan JJ Rousseau (Romantic Education). Aliran ini lebih
memberikan tempat utama kepada siswa. Mereka bertolak dari asumsi bahwa anak atau siswa
adalah yang pertama dan utama dalam pendidikan. Ia adalah subyek yang menjadi pusat
kegiatan pendidikan. Mereka percaya bahwa siswa mempunyai potensi, punya kemampuan,
dan kekuatan untuk berkembang. Para pendidik humanis juga berpegang pada konsep Gestalt,
bahwa individu atau anak merupakan satu kesatuan yang menyeluruh. Pendidikan diarahkan
kepada membina manusia yang utuh bukan saja segi fisik dan intlektual tetapi juga segi social
dan afektif (emosi, sikap, perasaan, nilai dan lain-lain). (Sukmadinata, 2012, p. 86)Dalam
pandangan John Dewey anak adalah titik tumpu, garis awal, pertengahan dan akhir,
perkembangannya, pertumbuhannya adalah yang ideal. Itu sudah cukup sebagai tolok ukur.
Kepada pertumbuhan anak semua bidang studi harus tunduk, mereka hanyalah alat-alat yang
tidak bernilai jika tidak melayani kebutuhan pertumbuhan anak. Kepribadian, watak, lebih
penting dan lebih berharga ketimbang mata pelajaran. Bukan pengetahuan dan bukan informasi,
melainkan realisasi diri, itulah sasarannya. (Dewey, 1998, p. 225)

Dalam pandangan naturalism atau romatisme JJ. Rousseau, memandang bahwa
pendidikan sebagai upaya untuk membantu anak menemukan dan mengembangkan sendiri
segala potensi yang dimilikinya. Pendidikan merupakan upaya untuk menciptakan situasi yang
memungkinkan anak berkembang optimal. Pendidik adalah ibarat petani yang berusaha
menciptakan tanah yang gembur, air dan udara yang penuh dengan berbagai potensi. Dalam
pendidikan tidak ada pemaksaan, yang ada adalah dorongan dan rangsangan untuk berkembang.
(Sukmadinata, 2012)

Aliran progressive John Dewey termasuk dalam aliran ideologi pendidikan
liberasionisme. Dalam tradisi liberasionisme pendidikan sifat-sifat hakiki kurikulum adalah
sebagai berikut :

1) Sekolah harus menekankan pembaharuan/perombakan sosio ekonomis

2) Sekolah harus memusatkan perhatian pada pemahaman diri serta tindakan social sekaligus

3) Penekanan musti diletakkan pada tindakan yang cerdas dalam mengejar keadilan social

4) Mata pelajaran harus bersifat pilihan dalam batas-batas pentuan yang umum.

5) Penekanan harus diletakkan pada penerapan praktis dari yang sifatnya intlektual (praksis)
melebihi apa yang secara sempit bersifat praksis atau akademis.

6) Sekolah harus menekankan problema-problema social yang controversial, menekankan
pengenalan dan analisis terhadap nilai-nilai dan prakiraan-prakiraan dasar yang
menggarisbawahi isu-isu social, dan memperagakan kepedulian khusus terhadap
penerapan apa yang dipelajari di dalam ruang kelas kepada kegiatan-kegiatan yang punya
arti penting secara social di luar sekolah; sekolah mesti secara tipikal menampilkan
pendekatan-pendekatan antar disiplin keilmuan yang berpusat pada problema, yang
meliputi wilayah kajian seperti filosofi. Psikologi, kesusastraan kontemporer, sejarah, dan
ilmu-ilmu behavioral dan social. (Oneil, 2001, p. 475)

15



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Berdasarkan kurikulum humanistic, fungsi kurikulum adalah menyiapkan peserta didik
dengan berbagai pengalaman naluriah yang sangat berperan dalam perkembangan individu.
Bagi para pendukung humanistic, tujuan pendidikan adalah suatu proses atas diri individu yang
dinamis, yang berkaitan dengan pemikiran, integritas dan otonominya. Dalam kurikulum
humanistic, guru diharapkan dapat membangun hubungan emosional yang baik dengan peserta
didiknya, untuk perkembangan individu peserta didik itu selanjutnya. Oleh karena itu peran
guru yang diharapkan adalah sebagai berikut : Pertama: mendengar pandangan realitas peserta
didik secara komprehensif. Kedua: Menghormati individu peserta didik. Ketiga : Tampil
alamiah, otentik, tidak dibuat-buat.

Dalam pendekatan humanistik, peserta didik diajar untuk membedakan hasil
berdasarkan maknanya. Guru seharusnya dapat menyediakan kegiatan yang memberikan
alternative pengalaman belajar bagi peserta didik. (Hamalik, 2011, p. 144) Evaluasi kurikulum
humanistik berbeda dengan evaluasi pada umumnya, yang lebih ditekankan pada hasil akhir
atau produk. Sebaliknya, evaluasi kurikulum humanistik lebih memberi penekanan pada proses
yang dilakukan. Kurikulum ini melihat kegiatan sebagai sebuah manfaat untuk peserta didik di
masa depan. Kelas yang baik akan menyediakan berbagai pengalaman untuk membantu peserta
didik menyadari potensi mereka dan orang lain, serta dapat mengembangkannya.Pada
kurikulum ini, guru diharapkan mengetahui respon peserta didik terhadap kegiatan mengajar.
Guru juga diharapkan mengamati apa yang sudah dilakukannya, untuk melihat umpan balik
setelah kegiatan belajar dilakukan (Hamalik, 2011)

Sistem humanistik ini melahirkan sekulerisasi pendidikan di Barat. Sistem ini
menganggap bahwa pendidikan sebagai mesin untuk pembangunan; ia melihat pendidikan
sebagai instrumen kehidupan, dan diyakini sebagai sarana pengembangan individu. Pendidikan
sebagai unsur eksistensi manusia untuk mencapai keharmonisan dan kesejahteraan seperti
halnya dalam pandangan dunia Islam. Namun kelemahan yang melekat pada sistem Barat
adalah terletak sumber, metode dan tujuan kemanusiaan. Dalam pendidikan Islam moralitas
dan pengembangan karakter adalah objek inti dalam semua pengetahuan dan pendidikan yang
benar. Dalam perspektif Barat, pengetahuan tentang ilmu, teknologi atau bisnis merupakan
bagian terpenting dan menjadi prioritas, daripada studi agama dan ilmu sosial lainnya.
Pandangan dunia sekuler tidak mempertimbangkan hubungan antara Allah dan manusia sebagai
intelektual atau relevansi sosial, maka wahyu tidak dianggap sebagai sumber pengetahuan, dan
diabaikan. Sumber utama pendidikan sebagian besar tergantung pada kemampuan manusia,
pemikiran psikologis manusia yang dilandasi oleh pengamatan, eksperimen dan pemeriksaan
melalui teori atau praktek.

Sistem ini digunakan untuk mengembangkan domain kognitif, afektif dan
psikomotorik dalam sistem belajar manusia, tetapi gagal karena tidak digunakan untuk
mengembangkan jiwa manusia sebagai hal yang esensi. Kelemahan ini secara otomatis selalu
tunduk pada perubahan, koreksi dan perbaikan, dan semua ini dihasilkan dari tidak adanya
domain spiritual. Dalam sistem pendidikan ini, seorang bebas dan bertanggung jawab dalam
perbuatannya, dan hidupnya sepenuhnya dipandu oleh tindakan dan kelambanan, dan karena
itu ia bebas baik dalam hal keinginan, pilihan, dan prasangka.

Konsep materialisme, extentialism, Marxisme dan kapitalisme yang telah
berkembang dalam filsafat pendidikan dewasa ini, berusaha keras untuk menjadikan seseorang
yang mempelajarinya berkencenderungan mendapatkan semua materi yang diperlukan untuk
kesejahteraan sosial dan ekonomi tetapi kurang mempertimbangkan nilai-nilai budaya dan
agama yang benar yang pada gilirannya akan membangun karakter diharapkan dan moralitas.

Salah satu contoh sistem pendidikan barat yaitu system pendidikan di Amerika
Serikat. Akibat dari sistem pendidikan sekuler yang dianut oleh Amerika serikat diduga telah
memberikan dampak yang sangat mencemaskan bagi generasi muda di Amerika, sebagaimana

16



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

gambaran seorang penulis Amerika Serikat tentang pendidikan, Richard P.McAdams dalam
bukunya “Lessons From Abroad: How Other Countries Educate Their Children. McAdam
sangat cemas bahwa sebagian cukup besar siswa-siswa sekolah menengah tidak bergairah dan
sedikit sekali melakukan kegiatan-kegiatan sekoah, dan mereka merasakan bahwa tugas-tugas
sekolah itu sebagai penghalang. Mereka hampir tidak berusaha belajar diluar sekolah kecuali
disaat-saat akan menghadapi ulangan atau tes. Yang lebih menarik bagi mereka adalah kegiatan
di akhir pekan (week-end). Mereka saling berkunjung kerumah teman, berpesta-pesta, main
kartu, manari, menonton video dan sebagainya. Mereka bersukaria sambil mengkonsumsi
alkohol dan sejenisnya. Merekapun secara premature telah terbiasa bermain seks, tidak hanya
dengan satu teman tetapi cenderung berganti teman. Ke gereja merekapun cenderung tidak
tertarik, dan membantu tugas-tugas keluargapun mereka juga enggan. Itulah gambaran anak
muda sekolah disamping banyak pul yang baik, produktif serta bersungguh-sungguh. Dalam
menanggapi keadaan yang tidak baik seperti diungkapkan di atas, masyarakat cenderung
meletakkan kesalahan dan menudingnya sebagai kegagalan sekolah dan guruw

Kebebasan beragama, hak azasi manusia, dan demokratisasi yang menjadi dasar kuat
falsafah Amerika Serikat kelihatannya telah menimbulkan ekses-ekses negative dan sering
disalahgunakan. Hal ini tidak hanya terlihat dalam kehidupan orang dewasa, seperti dalam
kehidupan suami isteri yang akhirnya berakibat meningkatnya perceraian (devorce) tetapi juga
telah merambat pada hubungan anak dan orang tua, dan antara murid dan guru. Para orang tua
dan guru sering mengeluh bahwa mereka sedang kehilangan kekuasaan (powerless) yang
sesungguhnya diperlukan dalam proses pendidikan, baik dalam konteks sekolah maupun rumah
tangga atau keluarga. (Syah, 2001, p. 32)

KONSEP DASAR SISTEM PENDIDIKAN ISLAM.

Landasan kurikulum dalam Islam memiliki keselarasan dengan tujuan pendidikan
Islam sebagaimana yang dirumuskan dalam kongres sedunia tentang pendidikan Islam di Makkah
pada tahun 1977, berikut: Educated should aim at the balanced growth of total personality of man
through the training of man’s spirit, intellect the rational self, feeling and bodily sense.
Education should therefore cater for the growth of man in all its aspects, spiritual, intellectual,
imaginative, physical, scientific, linguistic, both individually and collectively, and motivate all
vhese aspects toward goodness and attainment of perpection. The ultimate aim of education
lies in the realization of complete submission to Allah on the level of individual, the community
and humanity and humanity at large.

(Pendidikan harus bertujuan pada pertumbuhan yang seimbang dari total kepribadian
manusia melalui pelatihan roh manusia, intelek, diri rasional, perasaan dan indera tubuh.
Pendidikan harus karena itu memenuhi pertumbuhan manusia dalam segala aspeknya: spiritual,
intelektual, imajinatif, fisik, ilmiah, linguistik, baik secara individu maupun kolektif dan
memotivasi semua aspek kebaikan dan pencapaian kesempurnaan. Tujuan utama dari
pendidikan Islam terletak pada realisasi penyerahan lengkap untuk Allah pada tingkat individu,
masyarakat dan kemanusiaan pada umumnya (Ashraf, 1985, hal. 4).

Oleh karena itu, seperti yang disepakati oleh para sarjana Muslim dalam Deklarasi
Mekkah di atas, jelas bahwa dalam rangka mengembangkan sistem Islam dan masyarakat,
sistem pendidikan dan kurikulum harus direncanakan sesuai dengan pandangan dunia Islam
sebagai Langgulung (2004) menekankan bahwa Islamisasi kurikulum adalah untuk
menempatkan kurikulum dan empat komponen yaitu tujuan dan sasaran, isi, metode pengajaran
dan metode evaluasi dalam pandangan dunia Islam.

Pendidikan dalam konteks Islam dianggap sebagai suatu proses yang melibatkan
individu baik dari dimensi rasional, spiritual, dan sosial. Sebagaimana dicatat oleh Syed
Muhammad al-Naquib al-Attas pada tahun 1979, pendekatan yang komprehensif dan

17



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

terintegrasi untuk pendidikan dalam Islam diarahkan pada "pertumbuhan yang seimbang dari
kepribadian secara total melalui pelatihan roh manusia, intelek, diri yang rasional, perasaan dan
indra tubuh seperti iman yang dimasukkan ke dalam seluruh kepribadiannya ". (Al-Attas, 1980,
p. 158)

Dalam teori pendidikan Islam pengetahuan yang diperoleh digunakan untuk
mengaktualisasikan dan menyempurnakan semua dimensi manusia. Dari perspektif Islam
model tertinggi dan paling sempurna adalah nabi Muhammad, dan tujuan pendidikan Islam
adalah bahwa orang dapat hidup sebagaimana kehidupan yang sesungguhnya. Seyyed Hossein
Nasr menulis pada tahun 1984 bahwa sementara pendidikan tidak mempersiapkan umat
manusia untuk kebahagiaan dalam hidup ini, "Tujuan utamanya adalah tempat tinggal
permanen dan semua titik pendidikan ke dunia yang kekal. (Saad & Rajamanickam, 2022)
Untuk memastikan kebenaran dengan alasan saja membatasi, menurut Islam, karena realitas
rohani dan jasmani adalah dua sisi dari bidang yang sama. Banyak pendidik Muslim
berpendapat bahwa mendukung alasan dengan mengorbankan spiritualitas mengganggu
pertumbuhan yang seimbang. pelatihan eksklusif intelek, misalnya, tidak memadai dalam
mengembangkan dan elemen pemurnian cinta, kebaikan, belas kasih, dan tidak mementingkan
diri sendiri, yang memiliki suasana sama sekali spiritual dan dapat bergerak hanya dengan
proses pelatihan spiritual.

Kurikulum Kuttab itu terutama diarahkan untuk anak-anak laki-laki, mulai sejak usia
empat, dan berpusat pada studi Al-Quran dan kewajiban keagamaan seperti wudhu ritual, puasa,
dan doa. Fokus selama sejarah awal Islam pada pendidikan kaum muda mencerminkan
keyakinan bahwa membesarkan anak-anak dengan prinsip yang benar adalah kewajiban suci
bagi orang tua dan masyarakat. Abdul Tibawi menulis pada tahun 1972, pikiran anak itu
diyakini "seperti kertas putih bersih, setelah apa yang tertulis di atasnya, benar atau salah, akan
sulit untuk menghapus atau superimpose tulisan baru atasnya. (A.L. Tibawi, 1979, p.
38)Pendekatan untuk mengajar anak-anak adalah yang ketat, dan kondisi di mana siswa muda
belajar bisa menjadi cukup keras. hukuman fisik sering digunakan untuk memperbaiki
kemalasan atau ketidaktepatan. Menghafal Al-Quran adalah merupakan kurikulum utama
dalam Kuttab, tapi sedikit atau tidak ada usaha telah dilakukan untuk menganalisis dan
membahas makna teks. Setelah siswa hafal sebagian besar Quran, mereka bisa maju ke tahap
pendidikan yang lebih tinggi, dengan meningkatnya kompleksitas instruksi. Kritik Barat
terhadap sistem Kuttab biasanya mengkritik dua bidang pedagogi: jangkauan terbatas dari mata
pelajaran yang diajarkan dan ketergantungan ekslusif pada menghafal. Sistem Kuttab
kontemporer masih menekankan hafalan dan bacaan sebagai sarana penting pembelajaran. Nilai
ditempatkan pada saat menghafal selama pendidikan agama untuk tahap awal dan sangat
memiliki pengaruh ketika mereka memasuki pendidikan formal yang ditawarkan oleh negara
modern. Persoalan umum pendidik modern di dunia Islam pada masa kini adalah bahwa
sementara siswa mereka bisa menghafal catatan buku teks, mereka kekurangan kompetensi
dalam analisis kritis dan berpikir independen.

Kurikulum pendidikan Islam telah berkembang dalam 4 tahap dalam sejarah Islam.
Pertama dari masa Nabi Muhammad SAW sampai berakhirnya periode Bani Umayyah.
Karakteristik kurikulum pendidikan Islam pada masa ini : pertama : berbasis bahasa Arab
(purely Arabic in nature), kedua: memperkuat basis agama Islam dan mengembangkannya
melalui pengajaran. Ketiga: berbasis ilmu agama dan tata bahasa Arab. Keempat :
mengutamakan kajian hadist dan hukum, kelima : Mengutamakan tata bahasa dan literature,
keenam : memperkarsai kajian bahasa asing. Selama periode ini masjid dijadikan sebagai pusat
kegiatan social dan pendidikan Islam yang merupakan bagian yang sangat penting Dalam
Kegiatan Tersebut.(Hashim & Langgulung, 2008)

18



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Periode kedua adalah periode berkembangnya awal pendidikan di Timur dengan
munculnya dinasti Abbasiyah sampai kejatuhan oleh Tartar di 659H / 1258 M sedangkan di
bagian barat Kekaisaran Islam pusat penting adalah Andalusia, terutama di bawah aturan
Umayyah Khaliphate . Selama periode ini kurikulum diperluas untuk mencakup ilmu-ilmu
agama non serta pusat juga diperluas untuk mencakup Makkah, Al-Madinah di Hijaz; Basrah
dan Kufah di Irak; Damaskus di Syam (Suriah); Kairo pada Eygpt dan Granada dan Svilla di
Andalusia.

Periode ketiga adalah periode dari kelemahan dan dekadensi yang dimulai di Timur
dan Afrika Utara dengan kebangkitan Kekaisaran Ottoman yang berlangsung sampai
kemerdekaan negara-negara Muslim. Karakteristik yang paling penting dari periode ini adalah:
Pertama: seluruh kurikulum didasarkan pada pengetahuan yang ditransmisikan. Kedua:
penurunan dari bahasa Arab. Ketiga: Metode ini didasarkan pada menghafal. Keempat:
memburuknya penelitian ilmiah dan proses berpikir. Kelima: penyebaran metode meringkas
(summarization) dan pengulangan apa dibuat oleh ulama awal.

Periode keempat dikenal sebagai periode kebangkitan, kebangkitan dan membangun
kembali pendidikan di negara-negara Muslim yang dimulai setelah kemerdekaan negara
tersebut. Proses ini masih berlangsung hingga saat ini. Karakteristik yang paling penting dari
pendidikan agama selama periode ini adalah sebagai berikut: Pertama: adopsi sistem
pendidikan Barat. Kedua: meningkatkan kepedulian pada alam serta ilmu-ilmu manusia.
Ketiga: penetrasi budaya Barat. Keempat: upaya ke arah menghilangkan dualisme antara
pendidikan modern dan pendidikan agama.

Dalam pengembangannya kurikulum pendidikan Islam diarahkan untuk pengembangan
fitrah manusia sebagai mahluk beragama yang berlandaskan tuntunan Ilahiyyah, maka secara
khusus kurikulun pendidikan Islam berlandaskan kepada tujuan :

1. Mewujudkan manusia yang integral dan menyiapkan individu untuk segala aspek kehidupan

2. Fokus pada aspek spiritual dan material yang dibutuhkan oleh setiap individu

3. Bertujuan menanamkan keyakinan dalam pikiran dan hati generasi muda, sebagai koreksi
atas moral dan agama guna perbaikan jiwa. Juga bertujuan untuk menyeimbangkan
kemahiran ilmu pengetahuan terus menerus, mengkombinasikan antara pengetahuan dan
kerja, keyakinan dan moral, praktek dan teori dalam kehidupan

4. Menghendaki atmosfer agama yang menentukan antara instruktur dan kedisiplinan yang
dipercayai dan penyarahan terhadap wahyu allah diolah kedalam hati dan perasaan anak
didik

5. Menegaskan pentingnya program pelatihan guru yang baik

6. Setiap orang semata-mata mengikuti prinsif-prinsif dalam pendidikan islam yang akan
menjadi keahlian, yang terlatih melalui kekuatan penalaran

7. Menjadikan hati dan pikiran berlandaskan kepada kebahagian dan terus menerus menjaga
iman kepada allah, menyatu dengan kehidupan kemanusiaan, disiplin dan harapan

8. Menolong manusia memperoleh karakter ulama

9. Menekankan kepada nilai dan ketulusan bekerja demi karena allah dan kemanusiaan

10. Mengadopsi metodologi dari al-Qur’an. (Hamid al-Afendi, 1980)

Konsep Fitrah mengedepankan pengembangan potensi akal. Menurut Murthada’
Muthahari terdapat dua persoalan dalam pengembangan potensi akal dan potensi berpikir yang
penting untuk dikaji. Pertama, pengembangan potensi akal dan potensi berpikir kreatif. Kedua,
tentang pengembangan kajian keilmuwan. Kajian keilmuwan identik dengan pembelajaran.
Sedangkan pembelajaran secara definitive merupakan suatu proses penyebaran ilmu
pengetahuan dalam bentuk informasi, dimana posisi pelajar berperan sebagai objek
pembelajaran (Muthahari, 2011, p. 7).

19



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Secara anatomis, otak merupakan media penyimpanan informasi, sedang pendidik
berperan memberikan transformasi ilmu ke otak para pelajar, dalam rangka membentuk dan
mengembangkan potensi berpikir kreatif pada diri mereka serta membekali mereka dengan
semangat kemerdekaan dalam proses pengembangan potensi berpikir, juga merupakan tugas
pendidik. (Muthahari, 2011)

Kurikulum pendidikan pada masa Nabi Muhammad SAW dan Khulafaurrasyidin telah
cukup komprehensif, aspek jasmani, akal dan rohani (hati) masing-masing mendapat perhatian.
Menurut Mahmud Yunus sebagaimana dikutif oleh Ahmad Tafsir, Al-Qur’an Surat Al-Alaq
ayat 1-5 dan Surat Al-Mujammil, terdapat pengertian bahwa dalam pendidikan Islam meliputi
tiga aspek kepribadian manusia yang harus dibina atau dididik, yaitu :

1. Aspek jasmani, yaitu mementingkan kebersihan
2. Aspek akal, yaitu pembinaan segi kecerdasan dan pemberian pengetahuan.
3. Aspek rohani, yaitu pembinaan segi keagamaan.

Ketiga aspek itulah menjadi focus dari pelaksanaan tugas Nabi Muhammad SAW, yaitu
mendidik jasmani, akal dan rohani.(Tafsir, 2005, p. 56) Penekanan materi pendidikan yang
terkait dengan al-Qur’an di lembaga Kuttab (lembaga pendidikan dasar) pada masa kanak-
kanak menjadi penting. Anak-anak di kuttab diberikan pengajaran baca tulis dan menghapal al-
Qur’an. Nabi Muhammad sangat memperhatikan pendidikan anak-anak dan pemuda. Beliau
memerintahkan para tawanan perang badar memberikan tebusan (denda) dengan cara
mengajarkan tiap-tiap orang untuk mengajarkan sepuluh anak-anak menulis, sebagai syarat
pembebasannya. Juga pada suatu hari, Zaid Bin Tsabit mengajar menulis pada sekelompok
jamaaah dari anak-anak kaum Anshar (As-Sirjani, 2011, p. 203)

Semua mata pelajaran mempunyai sandaran dan dasar dari al-Qur’an dan Sunnah,
sebagaimana sabda Rasulullah SAW: khairukum man taallamal Qur’an wa allamahu (yang
paling baik di antara kamu adalah orang yang mempelajari al-Qur’an dan mengajarkannya).
Maka ciri umum kurikulum pendidikan Islam pada masa Nabi Muhammad SAW dan Sahabat
adalah sebagai berikut: pertama, menonjolkan tujuan agama dan akhlak pada berbagai
tujuannya dan kandungan-kandungannya, metode-metode, alat-alat dan tekniknya bercorak
agama. Segala yang diajarkan dan diamalkan dalam lingkungan agama dan akhlak berdasarkan
pada al-Qur;an, sunnah dan peninggalan orang-orang terdahulu yang shaleh. Kedua,
memperhatikan pengembangan dan bimbingan terhadap segala aspek pribadi pelajar dari segi
intlektual, psikologis, social dan spiritual. (Mohammad al-Taumy al-Syaibani, 1979, p. 539)

Umar bin Khattab r.a dalam wasiat yang diutusnya kepada gubernur-gubernur: sesudah
itu, ajarkanlah kepada anak-anakmu berenang dan menunggang kuda, dan ceritakan kepada
mereka adab sopan santun dan syair-syair yang baik. Kata Hisyam bin Abdul Malik kepada
Sulaiman al-Kalby, guru anaknya: sesungguhnya anakku ini adalah cahaya mataku, saya
percayakan kepadamu mengajarnya. Hendaklah engkau bertaqwa kepada Allah dan
Tunaikanlah amanah. Dan yang pertama-tama saya wasiatkan kepadamu adalah agar engkau
mengajarkan kepadanya al-Qur’an, kemudian hafalkan kepadanya al-Qur’an, kemudian
hafalkan kepadanya syair-syair Arab yang terbaik, kemudian ajak mereka ke kampong Arab
dan beri kepadanya syair-syair Arab yang berguna. Ajarkan kepadanya yang halal dan yang
haram, juga tentang khutbah dan pidato yang membangkitkan semangat. (Osman Bakar, 1992,

p. 18)

Pada perkembangan selanjutnya, desain kurikulum pendidikan Islam banyak mengacu
pada klasifikasi keilmuan yang dikembangkan oleh Al-Farabi (258/870-339/950), Al-Ghazali
(450/1058-505/1111) dan Quthb al-Din Al-Syirazi (634/1236-710/1311). Menurut Osman
Bakar ketiga tokoh tersebut memiliki gagasan-gagasan filosofis yang mendominasi pemikiran

20



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

mereka merupakan perspektif intlektual tertentu yang dimiliki dan dianut oleh banyak pemikir.
Al-Farabi umumnya dianggap sebagai pendiri dan salah seorang wakil paling terkemuka aliran
utama filsafat Islam, yaitu aliran masysya’i (Peripatetik) filosof ilmuwan. Al-Ghazali adalah
teolog terkenal atau wakil dari kalam, yuris (faqih) dan Sufi. Sedangkan Quthb al-Din Al-
Syirazi, selain mewakili aliran filsafat isyraqi (iluminasionis), juga seorang ilmuwan yang
berbakat. (Osman Bakar, 1992, p. 539).

Namun, pada perkembangan selanjutnya gagasan-gagasan pemikir Islam tersebut tidak
berkembang terutama dinegara-negara Islam yang maju dan mapan. Salah satu sistem
pendidikan Islam yang dikembangkan di Saudi Arabia, sebuah Negara Islam yang kaya sumber
minyak dan selalu dikunjungi oleh jutaan umat Islam dari seluruh dunia, terutama Makkatul
Mukarromah dan Madinatul Munawarah. Secara umum harus diakui bahwa pendidikan di
Saudi Arabia masih tertinggal dari banyak negara-negara di dunia, dan barangkali hal yang
sama dialami pula oleh negara-negara Islam lainnya. Salah satu hal yang sangat relevan
dibicarakan ialah masalah masih tingginya tingkat iliterasi di negeri ini yaitu sekitar 37%.

Sungguh terlalu banyak dampak iliterasi terhadap masyarakat apalagi kalau iliterasi itu
lebih banyak mencakup lapis masyarakat yang relatif muda. Di satu pihak masing-masing
individu yang tidak mampu membaca dan menulis kekurangan ilmu pengetahuan dibandingkan
dengan orang-orang yang mampu tulis baca. Pengembangan diri mereka tidak berlangsung
maksimal. Disamping itu, dukungan masyarakat yang illiterate terhadap pendidikan anak-anak
mereka sendiri tidak maksimal dan kurang efektif, baik secara fisik, lebih-lebih dalam bentuk
sikap, emosional, psikologis dan intelektual. Dengan kata lain, keadaan iliterasi yang tinggi di
Saudi Arabia menjadi penghalang internal dan eksternal (Syah, 2001).

Contoh lain Negara-negara Islam yang terletak di daerah Teluk Persia-Bahrain, Irak,
Kuwait, Oman, Qatar dan Emirat Arab, sebagaimana diketahui sumber ekonomi yang terbesar
di daerah ini adalah simpanan minyak terbesar di dunia dengan luas 1,3 kali luas daerah Eropa.
Sampai pertengahan abaf ke 20, jenis pendidikan formal yang dominan di Negara-negara teluk
ini adalah sekolah Al-Qur’an, berlokasi di masjid-masjid tempat anak-anak muda mempelajari
buku suci Islam. Sangat sedikit, kalau ada, pendidikan yang bersifat ilmu-ilmu social atau ilmu
pengetahuan alam, atau pendidikan vokasional dan pendidikan seni untuk melatih anak-anak
mengekspresikan pikirannya. Ketika pada pertengahan abad ke 20 ditemukannya sumber
minyak besar didaerah sekitar teluk teknologi baratpun masuk untuk mengekpoitasi sumber
minyak. Hasil minyak ini telah membuat Negara-negara Teluk itu menjadi Negara kaya.
Sebagai akibat masuknya teknologi Eropa dan Amerika, bentuk sekolah barat mulai
diperkenalkan antara tahun 1940-1970. Sistem sekolah di daerah-daerah Teluk pun berubah
mengikuti pola sekolah di negara-negara Barat. Pada awalnya, masing-masing negara
melaksanakan reformasi pendidikannya secara sendiri-sendiri, tetapi sekitar tahun 1983
Menteri Pendidikan ketujuh negara tersebut bergabung dan menyetujui satu perangkat tujuan
pendidikan baru yang sama (Syah, 2001, p. 304).

Di bawah ini disebutkan 9 dari 48 butir tujuan pendidikan baru, dengan cacatan bahwa
bahwa butir-butir baru tersebut adalah tambahan bukan pengganti tujuan pendidikan yang
sudah lama ada. Tujuan pendidikan antara lain :

1. Untuk menanamlan ajaran Islam pada generasi muda atas dasar pengertina dan keyakinan
yang kuat.

2. Untuk mengembangkan rasional atas dasar pendekatan ilmiah dan u ntuk mengembangkan
penilaian yang benar.

3. Untuk menanamkan rasa terikat pada keluarga dan mengembangkan rasa bersatu yang kuat
dengan keluarga dan tekanan pada kesadaran atas hak dan tanggungjawab.

4. Untuk menguasai bahasa Arab dan menjadikannya fondasi dalam berpikir budaya dan
praktek

21



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

5. Untuk mengajarkan masalah-masalah yang dihadapi negara dan daerah, serta masalah-
masalah internasional dan mempersiapkan generasi muda untuk menghadapi tantangan
seperti itu dengan mengembangkan motivasi kerja, keterampilan dan keahlian,
mengembangkan sikap yang sesuai dengan budaya Teluk dengan kebanggaan atas
persaudaraan Arab dan Islam, mengembangkan nilai-nilai moral dan pola tingkah laku
sebagai warganegara yang mau bekerjasama dan bertanggungjawab.

6. Untuk menghasilkan orang-orang yang efisien yang memiliki informasi, keterampilan yang
perlu guna memanfaatkan sumberdaya dan teknologi modern untuk memenuhi kebutuhan
pembangunan masyarakat.

7. Untuk meningkatkan keterbukaan cara berpikir terhadap budaya lain dan manfaat dari orang

lain sejauh hal itu sesuai dengan prinsip dan budaya Islam.

Untuk meningkatkan rasa percaya diri dan kemampuan untuk menciptakan rasa aman.

9. Untuk mengembangkan rasa estetika sehingga individu dapat menikmati keindahan dan
kebesaran ciptaan Allah (Syah, 2001).

*®

IMPLIKASI DUALISME PENDIDIKAN BARAT DAN ISLAM TERHADAP SISTEM
PENDIDIKAN PONDOK PESANTREN.

Tradisi keilmuan Islam di Pesantren bersumber pada dua gelombang, yaitu: pertama,
gelombang pengetahuan keislaman yang datang ke kawasan Nusantara dalam abad ke-13
Masehi, bersamaan dengan masuknya Islam ke kawasan ini dalam lingkup yang luas. Kedua,
gelombang ketika para ulama kawasan Nusantara menggali ilmu di Semenanjung Arabia,
khususnya di Makkah dan kembali setelah itu ke tanah air untuk mendirikan pesantren-
pesantren besar. Kedua gelombang inilah yang menjadi sumber dari tradisi keilmuan Islam
yang berkembang di pesantren (Wahid, 2007, p. 128).

Akibat dari pengaruh sistem pendidikan sekular, sejak abad ke 20 ilmu-ilmu
pengetahuan umum mulai di ajarkan di pesantren, dan sejak tahun 1970-an latihan-latihan
keterampilan mengenai berbagai bidang, seperti jahit menjahit, pertukangan, perbengkelan,
peternakan, dan sebagainya, juga di ajarkan di pesanteren. Pemberian keterampilan tersebut
dimaksudkan sebagai salah satu cara untuk mengembangkan wawasan warga pesantren dari
orientasi kehidupan yang amat berat di akhirat menjadi berimbang dengan kehidupan duniawi.
Sebab sebenarnya sejak awalnya santri telah akrab dengan berbagai keterampilan seperti
pertanian, dan pekerjaan-pekerjaan praktis-pragmatis lainnya (Mastuhu, 2004, p. 148)

Corak ajaran fikih sufistik yang melekat pada diri santri membawa santri berprilaku
sakral dalam kehidupan sehari-hari dan kepekaan yang luar biasa terhadap kejadian-kejadian
yang berkaitan dengan hukum agama (halal-haram,pahala-dosa, wajib-sunnah-makruh dan
dilarang dan sebagainya), sehingga menimbulkan pribadi yang peka terhadap hal-hal yang
sifatnya karitas atau charitable, dan kurang peka terhadap hal-hal yang sifatnya secular,
programatis dan kalkulatif. Misalnya santri lebih peka terhadap “seekor anjing yang kehausan”
atau “duri yang melintang di jalanan” daripada sebuah “tanah longsor” atau “jembatan yang
putus” yang menyangkut langsung hajat atau kebutuhan hidup orang banyak (Mastuhu, 2004).

Keadaan tersebut menempatkan pesantren dalam pergumulan antara “identitas dan
keterbukaan”, artinya di satu pihak \ dituntut untuk menemukan identitasnya kembali, di pihak
lain ia harus secara terbuka bekerja sama dengan sistem-sistem yang lain di luar dirinya yang
tidak selalu sepaham dengan dirinya. Kiai mengalami tantangan-tantangan: 1) Ia bukan lagi
sebagai satu-satunya sumber mencari ilmu dan moral. (2) Ia harus bekerja mengatasi kebutuhan
ekonomi rumah tangganya, dan (3) la harus menghadapi krisis kelembagaan pesantren sebagai
tempat ideal untuk mencari ilmu dan mengabdi. (Mastuhu, 2004)

22



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Peranan pesantren masa kini dan masa mendatang adalah peranan dalam menjawab
tantangan yang membuatnya berada dipersimpangan jalan, yaitu persimpangan antara
meneruskan peranan yang telah diembannya selama ini atau menempuh jalan menyesuaikan
diri sama sekali dengan keadaan, yaitu keikutsertaan sepenuhnya dalam arus pengembangan
ilmu pengetahuan (modern), termasuk di dalammya bagian yang merupakan ciri utama
kehidupan abad ini, yaitu teknologi (Majid, 1997, p. 105).

Akibat tuntutan ilmu pengetahuan teknologi, mulailah muncul perkataan pesantren
modern. Lembaga pesantren yang pertama menamakan dirinya lembaga pendidikan modern
atau pesantren modern adalah pesantren Darussalam Gontor Ponorogo, yang didirikan pada
tanggal 12 Rabiul Awwal 1345 atau 9 Oktober 1925, oleh KH. Ahmad Sahal bersama dengan
KH. Zainuddin Fanani, dan KH. Imam Zarkasy. Ketiga pendiri ini dikenal dengan sebutan
“trimurti”. Pesantren ini memakai kata modern untuk membedakannya dengan sistem
pendidikan tradisional pada masa berdirinya pondok pesantren ini di tahun 1926. (Putra Daulay,
2009, p. 127)

Untuk merespon modernisasi sistem pendidikan pondok pesantren mendirikan
madrasah. Eksistensi madrasah di dalam pesantren makin mempertegas keterlibatan lembaga
pendidikan pesantren dalam memperbaiki sistem pendidikan. Kehadiran madrasah tidak
dimaksudkan menggusur sistem tradisional, melainkan melengkapinya. Di samping itu,
beberapa pondok pesantren besar seperti Tebuireng, Tambak Beras, Rejoso, Gontor, dan
Cipasung cenderung mendirikan perguruan tinggi dengan meniru sistem perguruan tinggi
nasional secara totalitas. (Qomar, 2007, p. 102)

Mulai dari awal abad ke 20 pesantren mulai bersikap progresif dengan memasukkan
pelajaran umum. Tebuireng misalnya, sebagai pesantren yang paling terkenal telah
mempelopori pembaharuan kurikulum tersebut. Sebagai pesantren yang paling berpengaruh,
khususnya pada awal abad ke 20 di Jawa dan Madura, pembaruan di Tebuireng—meski secara
berlahan-lahan—akhirnya diikuti pesantren-pesantren lain (Ziemek, 1986, p. 132).

Sifat pesantren yang adaptif menyebabkan pesantren dapat menyesuaikan diri dengan
situasi dan kondisi kontemporer. Sifat adaftip tersebut sebagaimana hasil riset Manfred Ziemek
di beberapa pondok pesantren di antaranya di Pondok Pesantren Pabelan dan Darul Falah di
Bogor, An-Nuqoyah di Madura menunjukkan bahwa para santri diajarkan ilmu matematika,
fisika dan Kimia, bahasa Asing modern (Inggris dan Arab), tehnik pertanian, perkebunan,
perunggasan, perikanan dan sabagainya (Ziemek, 1986, p. 186).

Pesantren berpotensi pula, untuk memberdayakan kemampuan bahasa Arab peserta
didiknya’, berkat keunikan metode yang berkembang di lembaga tradisional tersebut. Hanya
saja, proses pemberdayaan dimaksud menghabiskan masa studi terlalu lama jika dibandingkan
dengan sistem yang diterapkan oleh  Center for Language Testing Cervice, New Jersey,
Amerika Serikat, yang dalam waktu singkat mampu membuat seorang peserta didik memiliki
tingkat probabilitas tinggi untuk bisa lulus dalam membaca ujian teks. Terdapat garis
konvergensi yang bisa ditarik dari tradisi pembelajaran bahasa Arab di Pesantren dan Pusat
pengkajian Islam di Barat (Hamim, 2004, p. 304).

SIMPULAN

Sistem Pendidikan Islam abad ke 7-13 H, telah terbukti menghantarkan umat Islam menjadi
pioneer dan terdepan dalam ilmu pengetahuan. Pemikiran cemerlang para pemikir Islam pada
abad tersebut menjadikan umat Islam pada periode abad selanjutnya dianggap final “taken for
granted”. Akibatnya hingga masa kini membangun kembali kesuksesan peradaban islam abad
ke 7-13 tersebut sangat sulit. Negara-negara Islam di semenanjung Arabia dan negara-negara

23



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Teluk yang telah menjadi tempat bersemainya peradaban masa lalu, pada masa kini tidak dapat
dijadikan sebagai kiblat peradaban Islam. Negara-negara tersebut cenderung abai terhadap
kegemilangan masa lalu Islam. Sistem pendidikan yang mereka kembangkan cenderung
menghambat nalar kritis umat Islam. Masih terpaku dan berkutat pada teks-teks agama
ketimbang sains dan teknologi. Berbalikan dengan peradaban barat seperti negara Amerika
Serikat yang cenderung bebas dan sekular, mengabaikan nilai-nilai agama, pendidikan mereka
berinflikasi kepada hilangnya nilai-nilai moralitas. Pondok Pesantren sebagai bagian dari
lembaga yang menerapkan sistem pendidikan Islam, secara mandiri berusaha untuk
menyesuaikan diri dari deru perubahan sistem pendidikan sekuler, tanpa meninggalkan keaslian
yang dimilikinya.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, T. A. A. B. A. A. H. (2016). Islamic education and the implication of
educational dualism. Journal of the Social Sciences, Vol. 11, No. 2.

Akhyar Yusuf Lubis. (2019). Filsafat Ilmu Klasik Hingga Kontemporer. Rajawali Pers.

A.L. Tibawi, A. L. T. (1979). Islamic Education: Its Traditions and Modernization into
the Arab National Systems (London: Luzac And Company LTD.

Al-Attas, S. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Frame work for an
Islamic Philosophy of education. ABIM.

As-Sirjani, R. (2011). Sumbangan Dunia Islam Pada dunia. Pustaka Al-Kautsar.

C. A. Qadir. (1988). Filsafat dan Ilmu Pengetahuan di Dunia Islam, Routledge.
Routledge, Taylor and Francis Group.

Cresswell, J. W. (2016). Research Desaign, Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif
dan Campuran, terj. Achmad Fawaid. Pustaka Pelajar.

Dewey, J. (1998). Anak Versus Kurikulum, dalam menggugat Pendidikan, terj. Amin
Mukti. Pustaka Pelajar.

Hamalik, O. (2011). Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Rosda Karya.

Hamid al-Afendi, M. (1980). Curriculum and Teacher Education. Hodder and
Stoughton.

Hamim, T. (2004). Islam Dan NU, Dibawah Tekanan Problematika Kontemporer.
Diantama.

Hashim, C. N., & Langgulung, H. (2008). Islamic Religious Curriculum in Muslim
Countries: The Experiences of Indonesia and Malaysia. Bulletin of Education &
Research, Vol. 30, No. 1, pp. 1—19.

Kuntowijoyo, K. (1999). Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi. Mizan.

Langgulung, H. (1995). Manusia dan Pendidikan, Suatu Analisa Psikologo dan
Pendidikan. PT. Al-Husna Zikra.

Majid, N. (1997). Nurcholis Majid, Bilik-Bilik Pesantren, sebuah Potret Perjalanan.
Paramadina.

24



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram

Universitas Islam Negeri Mataram

Vol. 1, No. 1, 2024, Hlm: 12-25

Mastuhu. (2004). Menata Ulang Sistem Pendidikan Nasional Abad 21. UII Press.

Mohammad al-Taumy al-Syaibani, O. (1979). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan
Bintan.

Muthahari, M. (2011). Dasar-Dasar Epistemologi Pendidikan Islam. Sadra
International Institute.

Oneil, W. F. (2001). Ideologi-Ideologi Pendidikan. Pustaka Pelajar.

Osman Bakar. (1992). Hierarki Ilmu, Membangun Rangka Pikir Islamisasi Ilmu.
Mizan.

Putra Daulay, H. (2009). Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia. Rineka
Cipta.

Qomar, M. (2007). Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi
Institusi. Erlangga.

Saad, H. B. M., & Rajamanickam, R. (2022). Philosophy Of The Islamic Education And
Framework Of The Islamic Principles In Empowering The Roles Of Academics.

Sukmadinata, N. S. (2012). Pengembangan Kurikulum, Teori dan Praktik. Rajawali
Pers.

Syah, A. (2001). Perbandingan Sistem Pendidikan di 15 Negara. Lubuk Agung.
Tafsir, A. (2005). Ilmu Pendidikan dalam perspektif Islam. Rosda Karya.

Talbani, A. (1996). Pedagogy, Power, and Discourse: Transformation of Islamic
Education. Comparative Education Review, 40(1), 66—82.
https://doi.org/10.1086/447356

Wahid, A. (2007). Islam Kosmopolitan, Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi
Kebudayaan. The Wahid Institute.

Ziemek, M. (1986). Pesantren dalam Perubahan Sosial, terj. Butche B. Soendjojo.
P3M.

25



