
Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

12 
 

STUDI TENTANG  IMPLIKASI DUALISME PENDIDIKAN BARAT 
DAN ISLAM TERHADAP SISTEM PENDIDIKAN PONDOK 

PESANTREN DI INDONESIA 
 

Fathurrahman Muhtar 
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram, Indonesia  

 
fathurrahmanmuhtar@uinmataram.ac.id  

 
 

Submit : 
12 Juli 2024 

Revised: 
30 Agustus  2024 

Accepted: 
15 Desember 2024 

Publised: 
30 Desember 2024 

 
Corresponding author: 
Email   :  fathurrahmanmuhtar@uinmataram.ac.id  
 

 
Abstract 

 
This research aims to describe the state of boarding school education amid competition in the 
Western education system and the Islamic education system. The implications of the dualism 
of Western and Islamic education on the education system caused boarding schools to make 
adjustments so as to respond to the demands of the times. This article uses a literature study 
approach, collecting various references related to the theme. The reference is then analyzed by 
the method of analytical content, from the study about the reference, conclusions are drawn.  
The results of this study show that the secular education system (West) is superior when 
compared to the Islamic education system causing boarding schools as Islamic educational 
institutions to modernize the education system by developing various strategies such as 
providing lebel "modern pesantren", transformation of institutions in pesantren, transformation 
of pesantren curriculum and transformation of pesantren education methods. 
 
Keywords: Islamic education, secular education system, boarding school education, modernize. 
 
Abstrak 
 
Penelitian ini bertujuan untuk mendiskripsikan keadaan pendidikan pondok pesantren ditengah 
kompetisi sistem pendidikan Barat dan sistem pendidikan Islam. Implikasi dualisme pendidikan 
Barat dan Islam terhadap sistem pendidikan menyebabkan pondok pesantren melakukan 
penyesuaian-penyesuaian sehingga mampu merespon tuntutan zaman. Artikel ini 
menggunakan pendekatan studi kepustakaan, dengan mengumpulkan berbagai referensi yang 
terkait dengan tema. Referensi tersebut kemudian dianalisis dengan metode konten analisis, 
dari penelaahan referensi tersebut ditarik kesimpulan.  Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 
sistem pendidikan sekular (Barat) lebih unggul jika dibandingkan dengan sistem pendidikan 
Islam menyebabkan pondok pesantren sebagai institusi pendidikan Islam melakukan 
modernisasi sistem pendidikan dengan mengembangkan berbagai macam strategi seperti 
memberikan lebel “pesantren modern” , transformasi institusi di pesantren, transformasi 
kurikulum pesantren dan transformasi metode pendidikan pesantren.  
 
 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

13 
 

 
Kata Kunci : Pendidikan Islam, sistem pendidikan Sekuler, Pondok Pesantren, modern. 
 
 
PENDAHULUAN 
 Pendidikan Islam dipahami dalam konteks bahasa Arab dengan sebutan 'tarbiyyah al 
Islamiyyah'. yang berisi konsep ta alim, tahadhib dan sub konsep lain seperti hikmah 
(kebijaksanaan), Adl (keadilan) Amanah dan sebagai ekstrim adalah Khilafah (vicegerancy) 
dan Ibadat (ibadah). Sumber utama pendidikan Islam adalah Quran dan Hadis. pendidikan 
Islam berkonotasi pendekatan seumur hidup dan menandakan integrasi lengkap ke dalam 
kehidupan manusia, itu emanasi dapat jejak dengan keberadaan manusia di bumi (02:30) Al-
Quran. (Abdullah, 2016) 
 Berbeda dengan sistem pendidikan Barat adalah sistem yang telah mempengaruhi 
dunia setelah pendidikan Islam di awal abad ke-15. Pendekatan utama adalah modernisasi 
kehidupan sosial melalui ilmu pengetahuan dan kemajuan teknologi. sistem pendidikan Barat 
adalah pertama disebarkan oleh para misionaris dan dipromosikan oleh kolonialis untuk bagian 
yang berbeda dari dunia, di mereka melihat untuk westernisasi dan globalisasi dalam nama 
modernitas.  
 Pendidikan Islam meninggalkan banyak warisan ke barat karena mencatat prestasi 
yang luar biasa dalam arsitektur, sejarah, filsafat, kedokteran dan semua cabang ilmu liberal 
dan alami. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dari dunia modern berutang banyak 
dengan penelitian yang dilakukan oleh ilmuwan Muslim, pendidikan Islam juga mendahului 
pendidikan Barat di Nigeria dan Malaysia seperti Islam memiliki sejarah yang lebih panjang 
daripada Kristen di dunia. 
 Proses pendidikan dan pembelajaran dapat dibagi ke berbagai tahap di kalangan umat 
Islam. Renaisans budaya dan keilmuan Islam yang dikembangkan sebagian besar di bawah 
'pemerintahan Abbasiyah di sisi Timur dan di bawah Bani Umayyah kemudian di Barat, 
terutama di Spanyol, antara 800 dan 1000 Masehi tahap terakhir ini, zaman keemasan ilmu 
pengetahuan Islam, sebagian besar periode terjemahan dan interpretasi dari pengalaman klasik 
dan adaptasi mereka untuk teologi dan filsafat Islam. Periode ini juga menyaksikan pengenalan 
dan asimilasi Helenistik, Persia, dan pengetahuan India matematika, astronomi, aljabar, 
trigonometri, dan obat-obatan ke dalam budaya Muslim. Sedangkan abad ke-8 dan ke-9, 
terutama antara 750 dan 900 Masehi, yang ditandai dengan pengenalan pembelajaran klasik 
dan perbaikan dan adaptasi terhadap budaya Islam, 10 dan 11 yang berabad-abad interpretasi, 
kritik, dan adaptasi lebih lanjut. Ada diikuti tahap modifikasi dan signifikan penambahan 
budaya klasik melalui beasiswa Muslim. Kemudian, selama abad 12 dan 13, sebagian besar 
karya pembelajaran klasik dan penambahan Muslim kreatif diterjemahkan dari bahasa Arab ke 
bahasa Ibrani dan Latin. Beasiswa kreatif dalam Islam dari 10 hingga abad ke-12 termasuk 
karya-karya ulama seperti Omar Khayyam, al-Biruni, Fakhr ad-Din ar-Razi, Ibnu Sina (Ibnu 
Sina), at-Tabari, Avempace (Ibnu Bajjah), dan Averroes (Ibn Rusyd) (Akhyar Yusuf Lubis, 
2019). 
 Secara bertahap  keterbukaan dan semangat dalam penelitian dan ijtihad yang ditandai 
zaman keemasan membuka jalan untuk menjadikan Islam berpandangan lebih sempit, tidak  
perlu lagi  men-taqlid  corpus  pengetahuan tradisional secara otoritatif. Pada abad ketiga belas, 
menurut Aziz Talbani, para ulama '(ulama) telah ditetapkan menjadi penafsir yang mandiri dan 
pelindung ilmu agama Islam. Belajar secara terbatas pada transmisi tradisi dan dogma, dan [itu] 
bermusuhan dengan riset dan penyelidikan ilmiah. (Talbani, 1996) Mentalitas taqlid menguasai 
ulama Islam dalam segala hal, dan ulama mengutuk semua bentuk lain dari penyelidikan dan 
penelitian. Mencontohkan mentalitas taqlid, Burhan al-Din al-Zarnüji menulis pada abad ketiga 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

14 
 

belas, "Menggunakan model pemikiran lama sambil menghindari hal-hal baru" dan " Mereka 
asik dalam perselisihan  setelah satu diantara mereka terlepas dari otoritas teks terdahulu (C. A. 
Qadir, 1988). Banyak dari apa yang ditulis setelah abad ketiga belas tidak memiliki orisinalitas, 
dan  kebanyakan  komentar  karya kanonik terdahulu tanpa menambahkan ide-ide baru. 
Kombinasi mematikan taqlid dan invasi asing dimulai pada abad ketiga belas telah meredupkan 
keunggulan Islam baik di dunia seni dan ilmiah. 
 Meskipun warisan mulia dari periode sebelumnya, dunia Islam tampaknya tidak 
mampu merespon  budaya atau system pendidikan akibat serangan kemajuan Barat pada abad 
kedelapan belas. Salah satu aspek yang paling merusak dari kolonialisme Eropa adalah 
kemerosotan norma-norma budaya masyarakat adat melalui sekularisme. Dengan 
penghormatan yang cenderung kepada akal manusia daripada wahyu ilahi dan desakan pada 
pemisahan agama dan negara, sekularisme adalah kutukan bagi Islam, di mana semua aspek 
kehidupan, spiritual, saling terkait sebagai satu kesatuan yang harmonis. Pada saat yang sama, 
lembaga pendidikan Barat, dengan dikotomi / mereka menyebutnya sebagai sekulerisasi agama, 
yang dimasukkan ke dalam negara-negara Islam untuk menghasilkan fungsionaris untuk 
kebutuhan birokrasi dan administrasi negara. Modernisasi awal tidak sepenuhnya menyadari 
sejauh mana sekularisasi pendidikan fundamental bertentangan dengan pemikiran Islam dan 
gaya hidup tradisional.  

 Akibat dari sekularisasi tersebut berimbas pada pondok pesantren yang merupakan 
lembaga penguatan keagamaan dan moral secara terpaksa beradaptasi dan bermetamorfosis 
sesuai dengan perkembangan masyarakat modern. Tantangan besar dalam masyarakat modern 
adalah dekadensi moral dan agama, lambatnya laju perkembangan ekonomi masyarakat, dan 
tingginya angka konsumerisme masyarakat. Berdasarkan tantangan ini, pesantren dituntut 
untuk dapat melakukan revitalisasi peran dan fungsinya sebagai lembaga pendidikan dan pusat 
pemberdayaan masyarakat. (Kuntowijoyo, 1999) 

Steenbrink menunjuk sebagai kecendrungan utama dari perkembangan baru dalam pendidikan 
Islam, pada sekularisasi yang meningkat, yang dapat dilihat secara sejajar dengan formalisasi 
dari kegiatan-kegiatan pendidikan. Menurut Manfred akibat sekularisasi pondok pesantren 
berusaha untuk berevolusi dari tradisional menjadi sekolah sekular. Pesantren melalui 
penyesuaian unsur sekolah formal dengan perluasan kurikulum dalam mata pelajaran bukan 
agama berkembang menjadi “madrasah terpadu”, sebuah bentuk sekolah dengan bagian-bagian 
keagamaan dan sekular dalam kurikulum kira-kira sama bobotnya. (Ziemek, 1986, p. 186) 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini adalah tinjauan kepustakaan dengan menggunakan metode analisis konten. 
Langkah pengumpulan data dalam penelitian ini adalah: pertama, memilih dan mengidentifikasi 
masalah subjek dan kata kunci. Kedua: mengumpulkan berbagai referensi terkait masalah yang 
sedang dipelajari. Ketiga, mengklasifikasikan data berdasarkan subjek. Keempat: peninjauan 
dan analisis data. Kelima: kesimpulan. Menurut John W.Creswell, tinjauan perpustakaan itu 
berarti menempatkan dan menyimpulkan studi tentang topik tertentu. Studi-studi ini sering 
dalam bentuk studi kepustakaan (Cresswell, 2016) 

 

HASIL PENELITIAN 

KONSEP HUMANISTIK : DASAR SISTEM PENDIDIKAN BARAT 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

15 
 

 
Mazhab-mazhab pendidikan Eropa Barat dan Amerika sesudah Descartes (1596-1650 

M) mengambil dari dua Mazhab lama yaitu Mazhab Sparta dan Athena, dengan keistimewaan 
bahwa semua mazhab itu, tanpa kecuali beranggapan bahwa dunia inilah tujuan hidup. 
Disinilah manusia bermula dan berakhir. Ada yang mengingkari sama sekali wujud Tuhan, hari 
akhirat dan lain-lain seperti filosof-filosof Marxist, ada yang tidak begitu yakin akan ada atau 
tidak adanya Tuhan dan hari akhirat (agnostic) seperti Kant, golongan rasionalist, existensialist 
dan lain-lain. Persis seperti bunyi ayat al-Qur’an yang menggambarkan orang-orang Dahriyyun 
(naturalist) (QS. 45: 32) (Langgulung, 1995, p. 149)  

Salah satu konsep pendidikan sekuler yang digunakan adalah konsep humanistik konsep 
humanistic yang didasari oleh konsep aliran pendidikan pribadi (personalized education) John 
Dewey (progressive education) dan JJ Rousseau (Romantic Education). Aliran ini lebih 
memberikan tempat utama kepada siswa. Mereka bertolak dari asumsi bahwa anak atau siswa 
adalah yang pertama dan utama dalam pendidikan. Ia adalah subyek yang menjadi pusat 
kegiatan pendidikan. Mereka percaya bahwa siswa mempunyai potensi, punya kemampuan, 
dan kekuatan untuk berkembang. Para pendidik humanis juga berpegang pada konsep Gestalt, 
bahwa individu atau anak merupakan satu kesatuan yang menyeluruh. Pendidikan diarahkan 
kepada membina manusia yang utuh bukan saja segi fisik dan intlektual tetapi juga segi social 
dan afektif (emosi, sikap, perasaan, nilai dan lain-lain). (Sukmadinata, 2012, p. 86)Dalam 
pandangan John Dewey anak adalah titik tumpu, garis awal, pertengahan dan akhir, 
perkembangannya, pertumbuhannya adalah yang ideal. Itu sudah cukup sebagai tolok ukur. 
Kepada pertumbuhan anak semua bidang studi harus tunduk, mereka hanyalah alat-alat yang 
tidak bernilai jika tidak melayani kebutuhan pertumbuhan anak. Kepribadian, watak, lebih 
penting dan lebih berharga ketimbang mata pelajaran. Bukan pengetahuan dan bukan informasi, 
melainkan realisasi diri, itulah sasarannya. (Dewey, 1998, p. 225) 

Dalam pandangan naturalism atau romatisme JJ. Rousseau, memandang bahwa 
pendidikan sebagai upaya untuk membantu anak menemukan dan mengembangkan sendiri 
segala potensi yang dimilikinya. Pendidikan merupakan upaya untuk menciptakan situasi yang 
memungkinkan anak berkembang optimal. Pendidik adalah ibarat petani yang berusaha 
menciptakan tanah yang gembur, air dan udara yang penuh dengan berbagai potensi. Dalam 
pendidikan tidak ada pemaksaan, yang ada adalah dorongan dan rangsangan untuk berkembang. 
(Sukmadinata, 2012) 

Aliran progressive John Dewey termasuk dalam aliran ideologi pendidikan 
liberasionisme. Dalam tradisi liberasionisme pendidikan sifat-sifat hakiki kurikulum adalah 
sebagai berikut : 
1) Sekolah harus menekankan pembaharuan/perombakan sosio ekonomis 
2) Sekolah harus memusatkan perhatian pada pemahaman diri serta tindakan social sekaligus 
3) Penekanan musti diletakkan pada tindakan yang cerdas dalam mengejar keadilan social 
4) Mata  pelajaran harus bersifat pilihan dalam batas-batas pentuan yang umum. 
5) Penekanan harus diletakkan pada penerapan praktis dari yang sifatnya intlektual (praksis) 

melebihi apa yang secara sempit bersifat praksis atau akademis. 
6) Sekolah harus menekankan problema-problema social yang controversial, menekankan 

pengenalan dan analisis terhadap nilai-nilai dan prakiraan-prakiraan dasar yang 
menggarisbawahi isu-isu social, dan memperagakan kepedulian khusus terhadap 
penerapan apa yang dipelajari di dalam ruang kelas kepada kegiatan-kegiatan yang punya 
arti penting secara social di luar sekolah; sekolah mesti secara tipikal menampilkan 
pendekatan-pendekatan antar disiplin keilmuan yang berpusat pada problema, yang 
meliputi wilayah kajian seperti filosofi. Psikologi, kesusastraan kontemporer, sejarah, dan 
ilmu-ilmu behavioral dan social. (Oneil, 2001, p. 475) 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

16 
 

Berdasarkan kurikulum humanistic, fungsi kurikulum adalah menyiapkan peserta didik 
dengan berbagai pengalaman naluriah yang sangat berperan dalam perkembangan individu. 
Bagi para pendukung humanistic, tujuan pendidikan adalah suatu proses atas diri individu yang 
dinamis, yang berkaitan dengan pemikiran, integritas dan otonominya. Dalam kurikulum 
humanistic, guru diharapkan dapat membangun hubungan emosional yang baik dengan peserta 
didiknya, untuk perkembangan individu peserta didik itu selanjutnya. Oleh karena itu peran 
guru yang diharapkan adalah sebagai berikut : Pertama: mendengar pandangan realitas peserta 
didik secara komprehensif. Kedua: Menghormati individu peserta didik. Ketiga : Tampil 
alamiah, otentik, tidak dibuat-buat. 

Dalam pendekatan humanistik, peserta didik diajar untuk membedakan hasil 
berdasarkan maknanya. Guru seharusnya dapat menyediakan kegiatan yang memberikan 
alternative pengalaman belajar bagi peserta didik. (Hamalik, 2011, p. 144) Evaluasi kurikulum 
humanistik berbeda dengan evaluasi pada umumnya, yang lebih ditekankan pada hasil akhir 
atau produk. Sebaliknya, evaluasi kurikulum humanistik lebih memberi penekanan pada proses 
yang dilakukan. Kurikulum ini melihat kegiatan sebagai sebuah manfaat untuk peserta didik di 
masa depan. Kelas yang baik akan menyediakan berbagai pengalaman untuk membantu peserta 
didik menyadari potensi mereka dan orang lain, serta dapat mengembangkannya.Pada 
kurikulum ini, guru diharapkan mengetahui respon peserta didik terhadap kegiatan mengajar. 
Guru juga diharapkan mengamati apa yang sudah dilakukannya, untuk melihat umpan balik 
setelah kegiatan belajar dilakukan (Hamalik, 2011) 
 Sistem humanistik ini melahirkan sekulerisasi pendidikan di Barat. Sistem ini 
menganggap bahwa pendidikan sebagai mesin untuk pembangunan; ia melihat pendidikan 
sebagai instrumen kehidupan, dan diyakini sebagai sarana pengembangan individu. Pendidikan 
sebagai unsur eksistensi manusia untuk mencapai keharmonisan dan kesejahteraan seperti 
halnya dalam pandangan dunia Islam. Namun kelemahan yang melekat pada sistem Barat 
adalah terletak  sumber, metode dan tujuan kemanusiaan. Dalam pendidikan Islam moralitas 
dan pengembangan karakter adalah objek inti dalam semua pengetahuan dan pendidikan yang 
benar. Dalam perspektif Barat, pengetahuan tentang ilmu, teknologi atau bisnis merupakan 
bagian terpenting dan menjadi prioritas, daripada  studi agama dan ilmu sosial lainnya. 
Pandangan dunia sekuler tidak mempertimbangkan hubungan antara Allah dan manusia sebagai 
intelektual atau relevansi sosial, maka wahyu tidak dianggap sebagai sumber pengetahuan, dan  
diabaikan. Sumber utama  pendidikan sebagian besar tergantung pada kemampuan manusia, 
pemikiran psikologis manusia yang dilandasi oleh pengamatan, eksperimen dan pemeriksaan 
melalui teori atau praktek. 
 Sistem ini digunakan untuk mengembangkan domain kognitif, afektif dan 
psikomotorik dalam sistem belajar manusia, tetapi gagal karena tidak digunakan untuk 
mengembangkan jiwa manusia sebagai hal yang esensi. Kelemahan ini secara otomatis selalu 
tunduk pada perubahan, koreksi dan perbaikan, dan semua ini dihasilkan dari tidak adanya 
domain spiritual. Dalam sistem pendidikan ini, seorang  bebas dan bertanggung jawab dalam 
perbuatannya, dan hidupnya sepenuhnya dipandu oleh tindakan dan kelambanan, dan karena 
itu ia bebas baik dalam hal keinginan, pilihan, dan prasangka. 
 Konsep materialisme, extentialism, Marxisme dan kapitalisme yang telah 
berkembang dalam filsafat pendidikan dewasa ini, berusaha keras untuk menjadikan seseorang 
yang mempelajarinya berkencenderungan mendapatkan semua materi yang diperlukan untuk 
kesejahteraan sosial dan ekonomi tetapi kurang mempertimbangkan nilai-nilai budaya dan 
agama yang benar yang pada gilirannya akan membangun karakter diharapkan dan moralitas.  
 Salah satu contoh sistem pendidikan barat yaitu system pendidikan di Amerika 
Serikat. Akibat dari sistem pendidikan sekuler yang dianut oleh Amerika serikat diduga telah 
memberikan dampak yang sangat mencemaskan bagi generasi muda di Amerika, sebagaimana 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

17 
 

gambaran seorang penulis Amerika Serikat tentang pendidikan, Richard P.McAdams dalam 
bukunya “Lessons From Abroad: How Other Countries Educate Their Children. McAdam 
sangat cemas bahwa sebagian cukup besar siswa-siswa sekolah menengah tidak bergairah dan 
sedikit sekali melakukan kegiatan-kegiatan sekoah, dan mereka merasakan bahwa tugas-tugas 
sekolah itu sebagai penghalang. Mereka hampir tidak berusaha belajar diluar sekolah kecuali 
disaat-saat akan menghadapi ulangan atau tes. Yang lebih menarik bagi mereka adalah kegiatan 
di akhir pekan (week-end). Mereka saling berkunjung kerumah teman, berpesta-pesta, main 
kartu, manari, menonton video dan sebagainya. Mereka bersukaria sambil mengkonsumsi 
alkohol dan sejenisnya. Merekapun secara premature telah terbiasa bermain seks, tidak hanya 
dengan satu teman tetapi cenderung berganti teman. Ke gereja merekapun cenderung tidak 
tertarik, dan membantu tugas-tugas keluargapun mereka juga enggan. Itulah gambaran anak 
muda sekolah disamping banyak pul yang baik, produktif serta bersungguh-sungguh. Dalam 
menanggapi keadaan yang tidak baik seperti diungkapkan di atas, masyarakat cenderung 
meletakkan kesalahan dan menudingnya sebagai kegagalan sekolah dan guru.  
 Kebebasan beragama, hak azasi manusia, dan demokratisasi yang menjadi dasar kuat 
falsafah Amerika Serikat kelihatannya telah menimbulkan ekses-ekses negative dan sering 
disalahgunakan. Hal ini tidak hanya terlihat dalam kehidupan orang dewasa, seperti dalam 
kehidupan suami isteri yang akhirnya berakibat meningkatnya perceraian (devorce) tetapi juga 
telah merambat pada hubungan anak dan orang tua, dan antara murid dan guru. Para orang tua 
dan guru sering mengeluh bahwa mereka sedang kehilangan kekuasaan (powerless) yang 
sesungguhnya diperlukan dalam proses pendidikan, baik dalam konteks sekolah maupun rumah 
tangga atau keluarga. (Syah, 2001, p. 32) 
 
KONSEP DASAR SISTEM PENDIDIKAN ISLAM.  
 Landasan kurikulum dalam Islam  memiliki keselarasan dengan tujuan pendidikan 
Islam sebagaimana yang dirumuskan dalam kongres sedunia tentang pendidikan Islam di Makkah 
pada tahun 1977, berikut: Educated should aim at the balanced growth of total personality of man 
through the training of man’s spirit, intellect the rational self, feeling and bodily sense. 
Education should therefore cater for the growth of man in all its aspects, spiritual, intellectual, 
imaginative, physical, scientific, linguistic, both individually and collectively, and motivate all 
yhese aspects toward goodness and attainment of perpection. The ultimate aim of education 
lies in the realization of complete submission to Allah on the level of individual, the community 
and humanity and humanity at large. 
 (Pendidikan harus bertujuan pada pertumbuhan yang seimbang dari total kepribadian 
manusia melalui pelatihan roh manusia, intelek, diri rasional, perasaan dan indera tubuh. 
Pendidikan harus karena itu memenuhi pertumbuhan manusia dalam segala aspeknya: spiritual, 
intelektual, imajinatif, fisik, ilmiah, linguistik, baik secara individu maupun kolektif dan 
memotivasi semua aspek kebaikan dan pencapaian kesempurnaan. Tujuan utama dari 
pendidikan Islam terletak pada realisasi penyerahan lengkap untuk Allah pada tingkat individu, 
masyarakat dan kemanusiaan pada umumnya (Ashraf, 1985, hal. 4). 
 Oleh karena itu, seperti yang disepakati oleh para sarjana Muslim dalam Deklarasi 
Mekkah di atas, jelas bahwa dalam rangka mengembangkan sistem Islam dan masyarakat, 
sistem pendidikan dan kurikulum harus direncanakan sesuai dengan pandangan dunia Islam 
sebagai Langgulung (2004) menekankan bahwa Islamisasi kurikulum adalah untuk 
menempatkan kurikulum dan empat komponen yaitu tujuan dan sasaran, isi, metode pengajaran 
dan metode evaluasi dalam pandangan dunia Islam. 
 Pendidikan dalam konteks Islam dianggap sebagai suatu proses yang melibatkan 
individu baik dari  dimensi rasional, spiritual, dan sosial. Sebagaimana dicatat oleh Syed 
Muhammad al-Naquib al-Attas pada tahun 1979, pendekatan yang komprehensif dan 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

18 
 

terintegrasi untuk pendidikan dalam Islam diarahkan pada "pertumbuhan yang seimbang dari  
kepribadian secara total melalui pelatihan roh manusia, intelek, diri yang rasional, perasaan dan 
indra tubuh seperti iman yang dimasukkan ke dalam seluruh kepribadiannya ". (Al-Attas, 1980, 
p. 158) 
 Dalam teori pendidikan Islam pengetahuan yang diperoleh digunakan untuk 
mengaktualisasikan dan menyempurnakan semua dimensi manusia. Dari perspektif Islam 
model tertinggi dan paling sempurna adalah nabi Muhammad, dan tujuan pendidikan Islam 
adalah bahwa orang dapat hidup sebagaimana  kehidupan yang sesungguhnya. Seyyed Hossein 
Nasr menulis pada tahun 1984 bahwa sementara pendidikan  tidak mempersiapkan umat 
manusia untuk kebahagiaan dalam hidup ini, "Tujuan utamanya adalah tempat tinggal 
permanen dan semua titik pendidikan ke dunia yang kekal. (Saad & Rajamanickam, 2022) 
Untuk memastikan kebenaran dengan alasan saja membatasi, menurut Islam, karena realitas 
rohani dan jasmani adalah dua sisi dari bidang yang sama. Banyak pendidik Muslim 
berpendapat bahwa mendukung alasan dengan mengorbankan spiritualitas mengganggu 
pertumbuhan yang seimbang. pelatihan eksklusif intelek, misalnya, tidak memadai dalam 
mengembangkan dan elemen pemurnian cinta, kebaikan, belas kasih, dan tidak mementingkan 
diri sendiri, yang memiliki suasana sama sekali spiritual dan dapat bergerak hanya dengan 
proses pelatihan spiritual. 
 Kurikulum Kuttab itu terutama diarahkan untuk anak-anak laki-laki, mulai sejak usia 
empat, dan berpusat pada studi Al-Quran dan kewajiban keagamaan seperti wudhu ritual, puasa, 
dan doa. Fokus selama sejarah awal Islam pada pendidikan kaum muda mencerminkan 
keyakinan bahwa membesarkan anak-anak dengan prinsip yang benar adalah kewajiban suci 
bagi orang tua dan masyarakat.  Abdul Tibawi menulis pada tahun 1972, pikiran anak itu 
diyakini "seperti kertas putih bersih, setelah apa yang tertulis di atasnya, benar atau salah, akan 
sulit untuk menghapus atau superimpose tulisan baru atasnya. (A.L. Tibawi, 1979, p. 
38)Pendekatan untuk mengajar anak-anak adalah yang ketat, dan kondisi di mana siswa muda 
belajar bisa menjadi cukup keras. hukuman fisik sering digunakan untuk memperbaiki 
kemalasan atau ketidaktepatan. Menghafal Al-Quran adalah merupakan kurikulum utama 
dalam Kuttab, tapi sedikit atau tidak ada usaha telah dilakukan untuk menganalisis dan 
membahas makna teks. Setelah siswa  hafal sebagian besar Quran, mereka bisa maju ke tahap 
pendidikan yang lebih tinggi, dengan meningkatnya kompleksitas instruksi. Kritik Barat 
terhadap sistem Kuttab biasanya mengkritik dua bidang pedagogi: jangkauan terbatas dari mata 
pelajaran yang diajarkan dan ketergantungan ekslusif pada menghafal. Sistem Kuttab 
kontemporer masih menekankan hafalan dan bacaan sebagai sarana penting pembelajaran. Nilai 
ditempatkan pada saat menghafal selama pendidikan  agama untuk tahap awal dan sangat 
memiliki pengaruh  ketika mereka memasuki pendidikan formal yang ditawarkan oleh negara 
modern. Persoalan  umum pendidik modern di dunia Islam pada masa kini adalah bahwa 
sementara siswa mereka bisa menghafal catatan  buku teks, mereka kekurangan kompetensi 
dalam analisis kritis dan berpikir independen.  
 Kurikulum pendidikan Islam telah berkembang dalam 4 tahap dalam sejarah Islam. 
Pertama dari masa Nabi Muhammad SAW sampai berakhirnya periode Bani Umayyah. 
Karakteristik kurikulum pendidikan Islam pada masa ini : pertama : berbasis bahasa Arab 
(purely Arabic in nature), kedua: memperkuat basis agama Islam dan mengembangkannya 
melalui pengajaran. Ketiga: berbasis ilmu agama dan tata bahasa Arab. Keempat :  
mengutamakan kajian hadist dan hukum, kelima : Mengutamakan tata bahasa dan literature, 
keenam : memperkarsai kajian bahasa asing.  Selama periode ini masjid dijadikan sebagai pusat 
kegiatan social dan pendidikan Islam yang merupakan bagian yang sangat penting Dalam 
Kegiatan Tersebut.(Hashim & Langgulung, 2008) 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

19 
 

 Periode kedua adalah periode berkembangnya awal pendidikan di Timur dengan 
munculnya dinasti Abbasiyah sampai kejatuhan oleh Tartar di 659H / 1258 M sedangkan di 
bagian barat Kekaisaran Islam pusat penting adalah Andalusia, terutama di bawah aturan 
Umayyah Khaliphate . Selama periode ini kurikulum diperluas untuk mencakup ilmu-ilmu 
agama non serta pusat juga diperluas untuk mencakup Makkah, Al-Madinah di Hijaz; Basrah 
dan Kufah di Irak; Damaskus di Syam (Suriah); Kairo pada Eygpt dan Granada dan Svilla di 
Andalusia. 
 Periode ketiga adalah periode dari kelemahan dan dekadensi yang dimulai di Timur 
dan Afrika Utara dengan kebangkitan Kekaisaran Ottoman yang berlangsung sampai 
kemerdekaan negara-negara Muslim. Karakteristik yang paling penting dari periode ini adalah: 
Pertama: seluruh kurikulum didasarkan pada pengetahuan yang ditransmisikan. Kedua: 
penurunan dari bahasa Arab. Ketiga:  Metode ini didasarkan pada menghafal. Keempat: 
memburuknya penelitian ilmiah dan proses berpikir. Kelima: penyebaran metode meringkas 
(summarization) dan pengulangan apa dibuat oleh ulama awal. 
 Periode keempat dikenal sebagai periode kebangkitan, kebangkitan dan membangun 
kembali pendidikan di negara-negara Muslim yang dimulai setelah kemerdekaan negara 
tersebut. Proses ini masih berlangsung hingga saat ini. Karakteristik yang paling penting dari 
pendidikan agama selama periode ini adalah sebagai berikut: Pertama: adopsi sistem 
pendidikan Barat. Kedua: meningkatkan kepedulian pada alam serta ilmu-ilmu manusia. 
Ketiga: penetrasi budaya Barat. Keempat: upaya ke arah menghilangkan dualisme antara 
pendidikan modern dan pendidikan agama. 

Dalam pengembangannya kurikulum pendidikan Islam diarahkan untuk pengembangan 
fitrah manusia sebagai mahluk beragama yang berlandaskan tuntunan Ilahiyyah, maka secara 
khusus kurikulun pendidikan Islam berlandaskan kepada tujuan :  
1. Mewujudkan manusia yang integral dan menyiapkan individu untuk segala aspek kehidupan 
2. Fokus pada aspek spiritual dan material yang dibutuhkan oleh setiap individu 
3. Bertujuan menanamkan keyakinan dalam pikiran dan hati generasi muda, sebagai koreksi 

atas moral dan agama guna perbaikan jiwa. Juga bertujuan untuk menyeimbangkan 
kemahiran ilmu pengetahuan terus menerus, mengkombinasikan antara pengetahuan dan 
kerja, keyakinan dan moral, praktek dan teori dalam kehidupan 

4. Menghendaki atmosfer agama  yang menentukan antara instruktur dan kedisiplinan yang 
dipercayai dan penyarahan terhadap wahyu allah  diolah kedalam hati dan perasaan anak 
didik 

5. Menegaskan pentingnya program pelatihan guru yang baik 
6. Setiap orang semata-mata mengikuti prinsif-prinsif dalam pendidikan islam yang akan 

menjadi keahlian, yang terlatih melalui kekuatan penalaran 
7. Menjadikan hati dan pikiran berlandaskan kepada kebahagian dan terus menerus menjaga 

iman kepada allah, menyatu dengan kehidupan kemanusiaan, disiplin dan harapan 
8. Menolong manusia  memperoleh karakter ulama 
9. Menekankan kepada nilai dan  ketulusan  bekerja demi  karena allah dan kemanusiaan 
10. Mengadopsi metodologi dari al-Qur’an. (Hamid al-Afendi, 1980) 
 Konsep Fitrah mengedepankan pengembangan potensi akal. Menurut Murthada’ 
Muthahari terdapat dua persoalan dalam pengembangan potensi akal dan potensi  berpikir yang 
penting untuk dikaji. Pertama, pengembangan potensi akal dan potensi berpikir kreatif. Kedua, 
tentang pengembangan kajian keilmuwan. Kajian keilmuwan identik dengan pembelajaran. 
Sedangkan pembelajaran secara definitive merupakan suatu proses penyebaran ilmu 
pengetahuan dalam bentuk informasi, dimana posisi pelajar berperan sebagai objek 
pembelajaran (Muthahari, 2011, p. 7). 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

20 
 

Secara anatomis, otak merupakan media penyimpanan informasi, sedang pendidik 
berperan memberikan transformasi ilmu ke otak para pelajar, dalam rangka membentuk dan 
mengembangkan potensi berpikir kreatif pada diri mereka serta membekali mereka dengan 
semangat kemerdekaan dalam proses pengembangan potensi berpikir, juga merupakan tugas 
pendidik. (Muthahari, 2011) 

Kurikulum pendidikan pada masa Nabi Muhammad SAW dan Khulafaurrasyidin telah 
cukup komprehensif, aspek jasmani, akal dan rohani (hati) masing-masing mendapat perhatian. 
Menurut Mahmud Yunus sebagaimana dikutif oleh Ahmad Tafsir, Al-Qur’an Surat Al-Alaq 
ayat 1-5 dan Surat Al-Mujammil, terdapat pengertian bahwa dalam pendidikan Islam meliputi 
tiga aspek kepribadian manusia yang harus dibina atau dididik, yaitu : 
1. Aspek jasmani, yaitu mementingkan kebersihan 
2. Aspek akal, yaitu  pembinaan segi kecerdasan dan pemberian pengetahuan. 
3. Aspek rohani, yaitu pembinaan segi keagamaan. 

Ketiga aspek itulah menjadi focus dari pelaksanaan tugas Nabi Muhammad SAW, yaitu 
mendidik jasmani, akal dan rohani.(Tafsir, 2005, p. 56) Penekanan materi pendidikan yang 
terkait dengan al-Qur’an di lembaga Kuttab (lembaga pendidikan dasar) pada masa kanak-
kanak menjadi penting. Anak-anak di kuttab diberikan pengajaran baca tulis dan menghapal al-
Qur’an. Nabi Muhammad sangat memperhatikan pendidikan anak-anak dan pemuda. Beliau 
memerintahkan para tawanan perang badar memberikan tebusan (denda) dengan cara 
mengajarkan tiap-tiap orang untuk mengajarkan sepuluh anak-anak menulis, sebagai syarat 
pembebasannya. Juga pada suatu hari, Zaid Bin Tsabit mengajar menulis pada sekelompok 
jamaaah dari anak-anak kaum Anshar (As-Sirjani, 2011, p. 203) 

Semua mata pelajaran mempunyai sandaran dan dasar dari al-Qur’an dan Sunnah, 
sebagaimana sabda Rasulullah SAW: khairukum man taallamal Qur’an wa allamahu (yang 
paling baik di antara kamu adalah orang yang mempelajari al-Qur’an dan mengajarkannya). 
Maka ciri umum kurikulum pendidikan Islam pada masa Nabi Muhammad SAW dan Sahabat 
adalah sebagai berikut: pertama, menonjolkan tujuan agama dan akhlak pada berbagai 
tujuannya dan kandungan-kandungannya, metode-metode, alat-alat dan tekniknya bercorak 
agama. Segala yang diajarkan dan diamalkan dalam lingkungan agama dan akhlak berdasarkan 
pada al-Qur;an, sunnah dan peninggalan orang-orang terdahulu yang shaleh. Kedua, 
memperhatikan pengembangan dan bimbingan terhadap segala aspek pribadi pelajar dari segi 
intlektual, psikologis, social dan spiritual. (Mohammad al-Taumy al-Syaibani, 1979, p. 539) 

Umar bin Khattab r.a dalam wasiat yang diutusnya kepada gubernur-gubernur: sesudah 
itu, ajarkanlah kepada anak-anakmu berenang dan menunggang kuda, dan ceritakan kepada 
mereka adab sopan santun dan syair-syair yang baik. Kata Hisyam bin Abdul Malik kepada 
Sulaiman al-Kalby, guru anaknya: sesungguhnya anakku ini adalah cahaya mataku, saya 
percayakan kepadamu mengajarnya. Hendaklah engkau bertaqwa kepada Allah dan 
Tunaikanlah amanah. Dan yang pertama-tama saya wasiatkan kepadamu adalah agar engkau 
mengajarkan kepadanya al-Qur’an, kemudian hafalkan kepadanya al-Qur’an, kemudian 
hafalkan kepadanya syair-syair Arab yang terbaik, kemudian ajak mereka ke kampong Arab 
dan beri kepadanya syair-syair Arab yang berguna. Ajarkan kepadanya yang halal dan yang 
haram, juga tentang khutbah dan pidato yang membangkitkan semangat. (Osman Bakar, 1992, 
p. 18) 

 
 
Pada perkembangan selanjutnya, desain kurikulum pendidikan Islam banyak mengacu 

pada klasifikasi keilmuan yang dikembangkan oleh Al-Farabi (258/870-339/950), Al-Ghazali 
(450/1058-505/1111) dan Quthb al-Din Al-Syirazi (634/1236-710/1311). Menurut Osman 
Bakar ketiga tokoh tersebut memiliki gagasan-gagasan filosofis yang mendominasi pemikiran 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

21 
 

mereka merupakan perspektif intlektual tertentu yang dimiliki dan dianut oleh banyak pemikir. 
Al-Farabi umumnya dianggap sebagai pendiri dan salah seorang wakil paling terkemuka aliran 
utama filsafat Islam, yaitu aliran masysya’i (Peripatetik) filosof ilmuwan. Al-Ghazali adalah 
teolog terkenal atau wakil dari kalam, yuris (faqih) dan Sufi. Sedangkan Quthb al-Din Al-
Syirazi, selain mewakili aliran filsafat isyraqi (iluminasionis), juga seorang ilmuwan yang 
berbakat. (Osman Bakar, 1992, p. 539). 

Namun, pada perkembangan selanjutnya gagasan-gagasan pemikir Islam tersebut tidak 
berkembang terutama dinegara-negara Islam yang maju dan mapan. Salah satu sistem 
pendidikan Islam yang dikembangkan di Saudi Arabia, sebuah Negara Islam yang kaya sumber 
minyak dan selalu dikunjungi oleh jutaan umat Islam dari seluruh dunia, terutama Makkatul 
Mukarromah dan Madinatul Munawarah. Secara umum harus diakui bahwa pendidikan di 
Saudi Arabia masih tertinggal dari banyak negara-negara di dunia, dan barangkali hal yang 
sama dialami pula oleh negara-negara Islam lainnya. Salah satu hal yang sangat relevan 
dibicarakan ialah masalah masih tingginya tingkat iliterasi di negeri ini yaitu sekitar 37%.  

Sungguh terlalu banyak dampak iliterasi terhadap masyarakat apalagi kalau iliterasi itu 
lebih banyak mencakup lapis masyarakat yang relatif muda. Di satu pihak masing-masing 
individu yang tidak mampu membaca dan menulis kekurangan ilmu pengetahuan dibandingkan 
dengan orang-orang yang mampu tulis baca. Pengembangan diri mereka tidak berlangsung 
maksimal. Disamping itu, dukungan masyarakat yang illiterate terhadap pendidikan anak-anak 
mereka sendiri tidak maksimal dan kurang efektif, baik secara fisik, lebih-lebih dalam bentuk 
sikap, emosional, psikologis dan intelektual. Dengan kata lain, keadaan iliterasi yang tinggi di 
Saudi Arabia menjadi penghalang internal dan eksternal (Syah, 2001).  

Contoh lain Negara-negara Islam yang terletak di daerah Teluk Persia-Bahrain, Irak, 
Kuwait, Oman, Qatar dan Emirat Arab, sebagaimana diketahui sumber ekonomi yang terbesar 
di daerah ini adalah simpanan minyak terbesar di dunia dengan luas 1,3 kali luas daerah Eropa. 
Sampai pertengahan abaf ke 20, jenis pendidikan formal yang dominan di Negara-negara teluk 
ini adalah sekolah Al-Qur’an, berlokasi di masjid-masjid tempat anak-anak muda mempelajari 
buku suci Islam. Sangat sedikit, kalau ada, pendidikan yang bersifat ilmu-ilmu social atau ilmu 
pengetahuan alam, atau pendidikan vokasional dan pendidikan seni untuk melatih anak-anak 
mengekspresikan pikirannya. Ketika pada  pertengahan abad ke 20 ditemukannya sumber 
minyak besar didaerah sekitar teluk teknologi baratpun masuk untuk mengekpoitasi sumber 
minyak. Hasil minyak ini telah membuat Negara-negara Teluk itu menjadi Negara kaya. 
Sebagai akibat masuknya teknologi Eropa dan Amerika, bentuk sekolah barat mulai 
diperkenalkan antara tahun 1940-1970. Sistem sekolah di daerah-daerah Teluk pun berubah 
mengikuti pola sekolah di negara-negara Barat. Pada awalnya, masing-masing negara 
melaksanakan reformasi pendidikannya secara sendiri-sendiri, tetapi sekitar tahun 1983 
Menteri Pendidikan ketujuh negara tersebut bergabung dan menyetujui satu perangkat tujuan 
pendidikan baru yang sama (Syah, 2001, p. 304). 

Di bawah ini disebutkan 9 dari 48 butir tujuan pendidikan baru, dengan cacatan bahwa 
bahwa butir-butir baru tersebut adalah tambahan bukan pengganti tujuan pendidikan yang 
sudah lama ada. Tujuan pendidikan antara lain : 
1. Untuk menanamlan ajaran Islam pada generasi muda atas dasar pengertina dan keyakinan 

yang kuat. 
2. Untuk mengembangkan rasional atas dasar pendekatan ilmiah dan u ntuk mengembangkan 

penilaian yang benar. 
3. Untuk menanamkan rasa terikat pada keluarga dan mengembangkan rasa bersatu yang kuat 

dengan keluarga dan tekanan pada kesadaran atas hak dan tanggungjawab. 
4. Untuk menguasai bahasa Arab dan menjadikannya fondasi  dalam berpikir budaya dan 

praktek 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

22 
 

5. Untuk mengajarkan masalah-masalah yang dihadapi negara dan daerah, serta masalah-
masalah internasional dan mempersiapkan generasi muda untuk menghadapi tantangan 
seperti itu dengan mengembangkan motivasi kerja, keterampilan dan keahlian, 
mengembangkan sikap yang sesuai dengan budaya Teluk dengan kebanggaan atas 
persaudaraan Arab dan Islam, mengembangkan nilai-nilai moral dan pola tingkah laku 
sebagai warganegara yang mau bekerjasama dan bertanggungjawab. 

6. Untuk menghasilkan orang-orang yang efisien yang memiliki informasi, keterampilan yang 
perlu guna memanfaatkan sumberdaya dan teknologi modern untuk memenuhi kebutuhan 
pembangunan masyarakat. 

7. Untuk meningkatkan keterbukaan cara berpikir terhadap budaya lain dan manfaat dari orang 
lain sejauh hal itu sesuai dengan prinsip dan budaya Islam. 

8. Untuk meningkatkan rasa percaya diri dan kemampuan untuk menciptakan rasa aman. 
9. Untuk mengembangkan rasa estetika sehingga individu dapat menikmati keindahan dan 

kebesaran ciptaan Allah (Syah, 2001). 
 
IMPLIKASI DUALISME PENDIDIKAN BARAT DAN ISLAM TERHADAP SISTEM 
PENDIDIKAN PONDOK PESANTREN. 

 
Tradisi keilmuan Islam di Pesantren bersumber pada dua gelombang, yaitu: pertama, 
gelombang pengetahuan keislaman yang datang ke kawasan Nusantara dalam abad ke-13 
Masehi, bersamaan dengan masuknya Islam ke kawasan ini dalam lingkup yang luas. Kedua, 
gelombang ketika para ulama kawasan Nusantara menggali ilmu di Semenanjung Arabia, 
khususnya di Makkah dan kembali setelah itu ke tanah air untuk mendirikan pesantren-
pesantren besar. Kedua gelombang inilah yang menjadi sumber dari tradisi keilmuan Islam 
yang berkembang di pesantren (Wahid, 2007, p. 128). 

Akibat dari pengaruh sistem pendidikan sekular, sejak abad ke 20 ilmu-ilmu 
pengetahuan umum mulai di ajarkan di pesantren, dan sejak tahun 1970-an latihan-latihan 
keterampilan mengenai berbagai bidang, seperti jahit menjahit, pertukangan, perbengkelan, 
peternakan, dan sebagainya, juga di ajarkan di pesanteren. Pemberian keterampilan tersebut 
dimaksudkan sebagai salah satu cara untuk mengembangkan wawasan warga pesantren dari 
orientasi kehidupan yang amat berat di akhirat menjadi berimbang dengan kehidupan duniawi. 
Sebab sebenarnya sejak awalnya santri telah akrab dengan berbagai keterampilan seperti 
pertanian, dan pekerjaan-pekerjaan praktis-pragmatis lainnya (Mastuhu, 2004, p. 148) 

Corak ajaran fikih sufistik yang melekat pada diri santri membawa santri berprilaku 
sakral dalam kehidupan sehari-hari dan kepekaan yang luar biasa terhadap kejadian-kejadian 
yang berkaitan dengan hukum agama (halal-haram,pahala-dosa, wajib-sunnah-makruh dan 
dilarang dan sebagainya), sehingga menimbulkan pribadi yang peka terhadap hal-hal yang 
sifatnya karitas atau charitable, dan kurang peka terhadap hal-hal yang sifatnya secular, 
programatis dan kalkulatif. Misalnya santri lebih peka terhadap “seekor anjing yang kehausan” 
atau “duri yang melintang di jalanan” daripada sebuah “tanah longsor” atau “jembatan yang 
putus” yang menyangkut langsung hajat atau kebutuhan hidup orang banyak (Mastuhu, 2004). 

Keadaan tersebut menempatkan pesantren dalam pergumulan antara “identitas dan 
keterbukaan”, artinya di satu pihak \ dituntut untuk menemukan identitasnya kembali, di pihak 
lain ia harus secara terbuka bekerja sama dengan sistem-sistem yang lain di luar dirinya yang 
tidak selalu sepaham dengan dirinya. Kiai mengalami tantangan-tantangan: 1) Ia bukan lagi 
sebagai satu-satunya sumber mencari ilmu dan moral. (2) Ia harus bekerja mengatasi kebutuhan 
ekonomi rumah tangganya, dan (3) Ia harus menghadapi krisis kelembagaan pesantren sebagai 
tempat ideal untuk mencari ilmu dan mengabdi. (Mastuhu, 2004) 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

23 
 

Peranan pesantren masa kini dan masa mendatang adalah peranan dalam menjawab 
tantangan yang membuatnya berada dipersimpangan jalan, yaitu persimpangan antara 
meneruskan peranan yang telah diembannya selama ini atau menempuh jalan menyesuaikan 
diri sama sekali dengan keadaan, yaitu keikutsertaan sepenuhnya dalam arus pengembangan 
ilmu pengetahuan (modern), termasuk di dalammya bagian yang merupakan ciri utama 
kehidupan abad ini, yaitu teknologi (Majid, 1997, p. 105). 

Akibat tuntutan ilmu pengetahuan teknologi, mulailah muncul perkataan pesantren 
modern. Lembaga pesantren yang pertama menamakan dirinya lembaga pendidikan modern 
atau pesantren modern adalah pesantren Darussalam Gontor Ponorogo, yang didirikan pada 
tanggal 12 Rabiul Awwal 1345 atau 9 Oktober 1925, oleh KH. Ahmad Sahal bersama dengan 
KH.  Zainuddin Fanani, dan KH. Imam Zarkasy. Ketiga pendiri ini dikenal dengan sebutan 
“trimurti”. Pesantren ini memakai kata modern untuk membedakannya dengan sistem 
pendidikan tradisional pada masa berdirinya pondok pesantren ini di tahun 1926. (Putra Daulay, 
2009, p. 127) 

Untuk merespon modernisasi sistem pendidikan pondok pesantren mendirikan 
madrasah. Eksistensi madrasah di dalam pesantren makin mempertegas keterlibatan lembaga 
pendidikan pesantren dalam memperbaiki sistem pendidikan. Kehadiran madrasah tidak 
dimaksudkan menggusur sistem tradisional, melainkan melengkapinya. Di samping itu, 
beberapa pondok pesantren besar seperti Tebuireng, Tambak Beras, Rejoso, Gontor, dan 
Cipasung cenderung mendirikan perguruan tinggi dengan meniru sistem perguruan tinggi 
nasional secara totalitas. (Qomar, 2007, p. 102) 

Mulai dari awal abad ke 20 pesantren mulai bersikap progresif dengan memasukkan 
pelajaran umum. Tebuireng misalnya, sebagai pesantren yang paling terkenal telah 
mempelopori pembaharuan kurikulum tersebut. Sebagai pesantren yang paling berpengaruh, 
khususnya pada awal abad ke 20 di Jawa dan Madura, pembaruan di Tebuireng—meski secara 
berlahan-lahan—akhirnya diikuti pesantren-pesantren lain  (Ziemek, 1986, p. 132). 

Sifat pesantren yang adaptif menyebabkan pesantren dapat menyesuaikan diri dengan 
situasi dan kondisi kontemporer. Sifat adaftip tersebut sebagaimana hasil riset Manfred Ziemek 
di beberapa pondok pesantren di antaranya di Pondok Pesantren Pabelan dan Darul Falah di 
Bogor, An-Nuqoyah di Madura menunjukkan bahwa para santri diajarkan ilmu matematika, 
fisika dan Kimia, bahasa Asing modern (Inggris dan Arab), tehnik pertanian, perkebunan, 
perunggasan, perikanan dan sabagainya (Ziemek, 1986, p. 186). 

Pesantren berpotensi pula, untuk memberdayakan kemampuan bahasa Arab peserta 
didiknya`, berkat keunikan metode yang berkembang di lembaga tradisional tersebut. Hanya 
saja, proses pemberdayaan dimaksud menghabiskan masa studi terlalu lama jika dibandingkan 
dengan sistem yang diterapkan oleh   Center for Language Testing Cervice, New Jersey, 
Amerika Serikat, yang dalam waktu singkat mampu membuat seorang peserta didik memiliki 
tingkat probabilitas tinggi untuk bisa lulus dalam membaca ujian teks. Terdapat garis 
konvergensi yang bisa ditarik dari tradisi pembelajaran bahasa Arab di Pesantren dan Pusat 
pengkajian Islam di Barat (Hamim, 2004, p. 304). 

 
 

SIMPULAN  
 

Sistem Pendidikan Islam abad ke 7-13 H, telah terbukti menghantarkan umat Islam menjadi 
pioneer dan terdepan dalam ilmu pengetahuan. Pemikiran cemerlang para pemikir Islam pada 
abad tersebut menjadikan umat Islam pada periode abad selanjutnya dianggap final “taken for 
granted”. Akibatnya hingga masa kini membangun kembali kesuksesan peradaban islam abad 
ke 7-13 tersebut sangat sulit. Negara-negara Islam di semenanjung Arabia dan negara-negara 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

24 
 

Teluk yang telah menjadi tempat bersemainya peradaban masa lalu, pada masa kini tidak dapat 
dijadikan sebagai kiblat peradaban Islam. Negara-negara tersebut cenderung abai terhadap 
kegemilangan masa lalu Islam. Sistem pendidikan yang mereka kembangkan cenderung 
menghambat nalar kritis umat Islam. Masih terpaku dan berkutat pada teks-teks agama 
ketimbang sains dan teknologi. Berbalikan dengan peradaban barat seperti negara Amerika 
Serikat yang cenderung bebas dan sekular, mengabaikan nilai-nilai agama, pendidikan mereka 
berinflikasi kepada hilangnya nilai-nilai moralitas. Pondok Pesantren sebagai bagian dari 
lembaga yang menerapkan sistem pendidikan Islam, secara mandiri berusaha untuk 
menyesuaikan diri dari deru perubahan sistem pendidikan sekuler, tanpa meninggalkan keaslian 
yang dimilikinya.  

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, T. A. A. B. A. A. H. (2016). Islamic education and the implication of 
educational dualism. Journal of the Social Sciences, Vol. 11, No. 2. 

Akhyar Yusuf Lubis. (2019). Filsafat Ilmu Klasik Hingga Kontemporer. Rajawali Pers. 

A.L. Tibawi, A. L. T. (1979). Islamic Education: Its Traditions and Modernization into 
the Arab National Systems (London: Luzac And Company LTD. 

Al-Attas, S. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Frame work for an 
Islamic Philosophy of education. ABIM. 

As-Sirjani, R. (2011). Sumbangan Dunia Islam Pada dunia. Pustaka Al-Kautsar. 

C. A. Qadir. (1988). Filsafat dan Ilmu Pengetahuan di Dunia Islam, Routledge. 
Routledge, Taylor and Francis Group. 

Cresswell, J. W. (2016). Research Desaign, Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif 
dan Campuran, terj. Achmad Fawaid. Pustaka Pelajar. 

Dewey, J. (1998). Anak Versus Kurikulum, dalam menggugat Pendidikan, terj. Amin 
Mukti. Pustaka Pelajar. 

Hamalik, O. (2011). Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Rosda Karya. 

Hamid al-Afendi, M. (1980). Curriculum and Teacher Education. Hodder and 
Stoughton. 

Hamim, T. (2004). Islam Dan NU, Dibawah Tekanan Problematika Kontemporer. 
Diantama. 

Hashim, C. N., & Langgulung, H. (2008). Islamic Religious Curriculum in Muslim 
Countries: The Experiences of Indonesia and Malaysia. Bulletin of Education & 
Research, Vol. 30, No. 1, pp. 1–19. 

Kuntowijoyo, K. (1999). Paradigma Islam Interpretasi untuk Aksi. Mizan. 

Langgulung, H. (1995). Manusia dan Pendidikan, Suatu Analisa Psikologo dan 
Pendidikan. PT. Al-Husna Zikra. 

Majid, N. (1997). Nurcholis Majid, Bilik-Bilik Pesantren, sebuah Potret Perjalanan. 
Paramadina. 



Maharah: Journal Of Islamic Education Teaching and Learning  
Magister PAI Pascasarjana UIN Mataram 
Universitas Islam Negeri Mataram 
Vol. 1, No. 1,  2024, Hlm: 12-25 

 
 
 
 
 

25 
 

Mastuhu. (2004). Menata Ulang Sistem Pendidikan Nasional Abad 21. UII Press. 

Mohammad al-Taumy al-Syaibani, O. (1979). Falsafah Pendidikan Islam. Bulan 
Bintan. 

Muthahari, M. (2011). Dasar-Dasar Epistemologi Pendidikan Islam. Sadra 
International Institute. 

Oneil, W. F. (2001). Ideologi-Ideologi Pendidikan. Pustaka Pelajar. 

Osman Bakar. (1992). Hierarki Ilmu, Membangun Rangka Pikir Islamisasi Ilmu. 
Mizan. 

Putra Daulay, H. (2009). Pemberdayaan Pendidikan Islam di Indonesia. Rineka 
Cipta. 

Qomar, M. (2007). Pesantren dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi 
Institusi. Erlangga. 

Saad, H. B. M., & Rajamanickam, R. (2022). Philosophy Of The Islamic Education And 
Framework Of The Islamic Principles In Empowering The Roles Of Academics. 

Sukmadinata, N. S. (2012). Pengembangan Kurikulum, Teori dan Praktik. Rajawali 
Pers. 

Syah, A. (2001). Perbandingan Sistem Pendidikan di 15 Negara. Lubuk Agung. 

Tafsir, A. (2005). Ilmu Pendidikan dalam perspektif Islam. Rosda Karya. 

Talbani, A. (1996). Pedagogy, Power, and Discourse: Transformation of Islamic 
Education. Comparative Education Review, 40(1), 66–82. 
https://doi.org/10.1086/447356 

Wahid, A. (2007). Islam Kosmopolitan, Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi 
Kebudayaan. The Wahid Institute. 

Ziemek, M. (1986). Pesantren dalam Perubahan Sosial, terj. Butche B. Soendjojo. 
P3M. 

 
 
 

 


